
راه نــــــاتمام
سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392

با آثاری از:
استاد محمدکریم خلیلی، استاد 

سرور دانش، اسماعیل اکبر، 
محمدجواد سلطانی، محمداسلم 
جوادی، دکتر عارف سحر، بشیر 
رحیمی، مختارحسین حیدری، 

احد بهادری، زینب حیدری، 
عاقله سحر، منیره یوسف زاده، 

توسلی غرجستانی، نعمت 
حیدری‌نژاد و حمید فیدل

گفت‮وگوهای ویژه با: 
۱.  احد بهادری در مورد آخرین روزهای اسارت و شهادت 
شهید مزاری؛ ۲.  میرشاه خدری آخرین شاهد شهید مزاری 
در دوران اسارت در چهار آسیاب.

5



سرمقاله
 محمداسلم جوادی



عبدالعلی مزاری یکی از چهره‌های دشوار تاریخ سیاسی افغانستان است. تعیین نسبت با مزاری، 
به دلیل پیچیدگی‌ها و دشواری‌های تاریخ معاصر افغانستان، کار آسانی نیست. او در زمانه‌ای 
می‌زیست و بخشی از مهم‌ترین دوران زندگی خویش را در آن سپری کرد، که بر اثر فعال‌شدن 
از  یکی  افغانستان  تاریخ  سیاسی،  و  اجتماعی  بحران‌‌های  کردن  باز  سر  و  قومی  شکاف‌های 
دشوارترین، اما مهم‌ترین دوران خویش را پشت سر می‌گذاشت. مزاری بخش مهمی از این دوران 
بود. به همان پیمانه که نمی‌شود با این دورة دشوار تاریخی به سادگی تعیین نسبت کرد، تعیین 

نسبت با مزاری نیز کار آسانی نیست.
مزاری جدا از آنچه که در زمانة او می‌گذشت خود نیز شخصیت پیچیده و دشوار داشت. افرادی 
که با او از نزدیک دیدار داشته‌اند، روایت‌های مختلف و گاهی پارادوکسیکال از زندگی او نقل 
می‌کنند. از ساده‌زیستی مفرط، صداقت زیاد تا انعطاف‌پذیری و سرسختی و پایداری همزمان بر 
مواضع سیاسی و اجتماعی خویش را از ویژگی‌های شخصیت او برمی‌شمارند. مزاری اساساً از 
ویژگی‌های یک شخص سنتی برخوردار بود که با علایق مفرط مذهبی همراه است. او تحصیل‌کردة 
علوم دینی در حوزة علمیة قم و نجف بود و بخش اعظم عمر خویش را در فعالیت‌های سیاسی 

مبارزاتی، چه در جهت پیروزی انقلاب اسلامی ایران و چه برای جهاد در افغانستان سپری کرد.
این ویژگی‌ها اما در دوران سه ‌سال حضور او در غرب کابل تا حد زیادی رنگ باخت و مزاری 
مبارز انقلابی، که خواهان ایجاد نظام‌های سیاسی مذهبی در ایران و افغانستان بود، از این ادعا 
دست برداشت و به یک رهبر اجتماعی و سیاسی که خواست و آرمان برابری سیاسی و اجتماعی 
را در تأسیس نظام سیاسی افغانستان در سر داشت، بدل شد. او در جنگ‌های داخلی کابل یکی 
از طرف‌های اصلی درگیری بود. حضور او در این جنگ‌ها تصویر متناقضی از او بر جای گذاشته 

است و این امر بخشی از پیچیدگی‌ها و دشواری‌های تعیین نسبت با او را تشکیل می‌دهد. 
او در دوران سه سال حضور در کابل، ابتکارات بزرگی انجام داد. تشکیل شورای هماهنگی میان 
حزب وحدت، حزب اسلامی و جنبش اسلامی، به یکی از نقطه‌ عزیمت‌های مهم در تاریخ 
سیاسی افغانستان بدل شد. تشکیل این شورا، هرچند معادلات نظامی را در وهلة نهایی به نفع 
این شورا تغییر نداد، اما به لحاظ تاریخی و اجتماعی در ترمیم شکاف‌های تاریخی و اجتماعی 
میان هزاره‌ها، پشتون‌ها و ازبک‌ها تأثیری تعیین‌‌کننده بر جای گذاشت. بخشی از آنچه امروزه 
ترکیب برخی از تیم‌های انتخاباتی و تمایلات شکل‌گرفته بر محور این تیم‌ها را تشکیل می‌دهد، 
تا حدودي ریشه در همان وضعیت دارد و به نحو غیرمستقیم تداوم اتفاقات همان دورة تاریخی 

به‌شمار می‌آید. 
در سوی دیگر، مناسبات او با دولت ربانی و احمدشاه مسعود به‌عنوان قدرت اصلی دولت ربانی 
و وزیر دفاع در دولت او، نیز پیامدهای زیادی داشت و شکاف عمیقی را میان تاجیک‌های بر سر 
اقتدار و هزاره‌های خواهان مشارکت در قدرت بر جای گذاشت. دولت ربانی و احمدشاه مسعود 
هرگز از او دل خوش نداشت و هم در ادبیات سیاسی آن زمان و هم در ادبیات کنونی برخی از 
تیم‌های انتخاباتی وابسته به شورای نظار، از او به‌عنوان بغاوت‌گر، متمرد و شرور یاد می‌کند. گفته 
می‌شود که مسعود، همواره از این که نتوانسته است همسویی مزاری را با دولت ربانی جلب کند، 
عقده در دل داشت و هرگز از او به نیکویی یاد نکرد. در سوی دیگر، مزاری نیز، هیچ‌گاهی مسعود 
را به‌ عنوان یک رهبر قومی به ‌رسمیت نشناخت و هرگز حاضر به گفت‌وگو و مذاکره با او برای 
تقسیم یا مشارکت در قدرت نشد. سرسختی این دو چهرة جنجالی تاریخ معاصر افغانستان، زمینه 

را برای شکل‌گیری قضاوت‌های مختلف و دشوار در مورد این دو شخصیت فراهم کرد.
مزاری اما با همة این‌ها، در بخش کوچکی از شهر کابل حضور داشت. هیچ‌ یکی از تپه‌ها و مناطق 
استراتیژیکی شهری در اختیار او نبود. تنها تپة افشار، در اولین سال حضور او در کابل سقوط کرد 
و بعد از آن، تنها مناطق مسکونی شهر، همانند کارته سه و کارته چهار، همراه با بخشی از برچی، 
مقر اصلی نیروهای وابسته به او را تشکیل می‌داد. با همة ویرانی‌هایی که در شهر کابل وجود 
دارد، نمی‌شود او و نیروهای وابسته به او را بی‌تقصیر دانست. اما او نه ارتش داشت و نه امکانات 
گستردة دولتی در اختیار او بود. در تمامی جنگ‌هایی که در کابل به ثبت رسیده، یک مورد تعرض 
از سوی نیروهای حزب وحدت بر مواضع شورای نظار، یا حمله بر مناطق مسکونی گزارش نشده 
است. این در حالی است که طرف مقابل مزاری، یک ارتش منظم با تمامی امکانات یک دولت را 
در اختیار داشت و در طی سه‌ سال بارها، مناطق مسکونی مردم را هدف بمباران و راکت‌باری قرار 

داد و مردم کابل، همواره از آن روزها به‌عنوان روزهای تلخ و سیاه یاد می‌کنند. 
در هر حال، مزاری و جنگ‌های کابل از هم جدا ناشدنی‌اند. در این جنگ مزاری از تمامی هستی 
خویش مایه گذاشت. ظهور و زوال مزاری تنها در همین جنگ ختم می‌شود و دوستان و دشمنان 
او نیز، به دلیل همین‌ جنگ‌هاست که با او تعیین نسبت می‌کنند. مزاری کابل، با مزاری مجاهد و 
با مزاری قم و نجف فاصلة بسیاری دارد. گفته‌ها و کردارهای او در این لحظة حساس تاریخی، 
گسست عظیم و آشکار با دوره‌های جهاد و دوره‌های مبارزه برای تأسیس نظام سیاسی ـ مذهبی را 
نشان می‌دهد. او اولین جهادی‌اي است که از نظم گفتاری جهاد عبور کرد و بیش از آنکه وفاداری 
خویش را به ایدئولوژی‌های سیاسی حفظ کند و بر محافظت از آن سرسختی و پافشاری كند، از 
آن عبور کرد و رفتارها و اقدامات سیاسی خویش بر درک خاص خویش از واقعیت‌های جاری 

تاریخ سیاسی افغانستان استوار ساخت. 
در این دوره، بیش از آنکه بر مذهبی‌سازی نظام سیاسی تأکید کند، بر خواست عدالت و برابری 
انسانی پای فشرد. بیش آز آنکه فرمول خاصی را برای حکومت‌ورزی و نظام سیاسی پیشنهاد کند، 
از مشارکت گستردة سیاسی و حق رأی تک تک شهروندان افغانستان دفاع کرد. او به رغم آن که 

خود در جنگی گیر کرده بود، همواره بر پایان دشمنی‌های قومی و فرقه‌ای اصرار می‌کرد. 
مزاری، در هر صورت قدیس نبود؛ انسان معمولی بود که از درون پیچیدگی‌های تاریخی این 
جامعه سر بر‌آورده بود. مزاری رخدادی پیچیده و دشوار، اما تعیین‌کننده در تاریخ سیاسی افغانستان 
بود. او به رغم محدودیت‌هایی که داشت، خود را در موقعیتی قرار داد که امروزه دوستان و یا 
دشمنان او ناگزیر از تعیین نسبت با اویند. ویژه‌نامة روزنامة جامعة باز، از یک‌سو هم تعیین نسبت 
با این رخداد پیچیدة تاریخی است و هم تلاشی است برای بازخوانی و فهم مجدد او و آنچه در 

زمانة او می‌گذشت.

او در دوران س�ه س�ال حضور در کابل، 
ابتکارات بزرگی انجام داد. تش�کیل 
ش�ورای هماهنگی میان حزب وحدت، 
حزب اسلامی و جنبش اسلامی، به 
یکی از نقطه‌ عزیمت‌های مهم در تاریخ 
سیاسی افغانستان بدل شد. تشکیل 
این شورا، هرچند معادلات نظامی را در 
وهلة نهایی به نفع این ش�ورا تغییر 
نداد، اما به لحاظ تاریخی و اجتماعی 
و  تاریخ�ی  ش�کاف‌های  ترمی�م  در 
اجتماعی میان هزاره‌ها، پش�تون‌ها و 
ازبک‌ه�ا تأثی�ری تعیین‌‌کنن�ده بر 
جای گذاشت. بخش�ی از آنچه امروزه 
ترکیب برخی از تیم‌های انتخاباتی 
و تمایلات ش�کل‌گرفته بر محور این 
تیم‌ها را تش�کیل می‌دهد، تا حدودي 
ریشه در همان وضعیت دارد و به نحو 
غیرمس�تقیم تداوم اتفاق�ات همان 

دورة تاریخی به‌شمار می‌آید. 

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
2

ویـــژه نامه



همیشه الهام‌بخش من بوده است

استاد محمدکریم خلیلی

از مدت‌ها پیش دوس��ت داشتم نکاتی را دربارۀ رهبر 
ش��هید، اس��تاد مزاری مکتوب كنم. شتاب حوادث و 
رویدادهای سیاسی کش��ور مجالی برای این کار باقی 
نگذاش��ت و هر بار این خواست به تأخیر افتاد. اینک 
که دوس��تان روزنامۀ جامعۀ باز این فرصت را مساعد 
س��اخته اس��ت، به فراخور مجال اندکی که در اختیار 

است، نکاتی را یادآوری می‌کنم.
با رهبر ش��هید عبدالعلی مزاری از گذشته‌های دور در 
یک مس��یر و تشكیلات سیاسی همراه بودیم. در طول 
این دوران طولانی کار مشترک سازمانی و تشکیلاتی، 
فراز و فرودهای فراوانی را تجربه کردیم. بدون تردید 
ممكن است تجربۀ کار مش��ترک آن‌ هم در زمان‌های 
طولان��ی، با اختلاف در برخ��ی از مواضع و دیدگاه‌ها 
همراه باشد؛ اما به‌رغم این، سخن او و تصمیم او برای 
همۀ ما سخن مرجع و نهایی بود. بعد از تشكیل حزب 
وح��دت اسال�می، او در قامت رهبر این تش��کیلات 
سیاس��ی در محور تمام تصامیم سرنوشت‌ساز سیاسی 
ق��رار داش��ت. او محوری ب��ود برای تم��ام نیروها و 

چهره‌هايی که با همدیگر تفاوت‌های زیادی در مواضع و دیدگاه‌های سیاس��ی داشتند. 
او مرجع سیاسی‌اي بود که ظرفیت جذب و رهبری سلیقه‌های گوناگون را داشت. این 
ظرفیت از او ش��خصیت منحصر به فرد و استثنایی ساخته بود که هر کسی می‌توانست 

خود را با او و در کنار او احساس كند.
بعد از ش��هادت او، جریان مقاومت و عدالت‌خواهی روزهای دش��واری را تجربه کرد. 
فروپاش��ی جبهۀ مقاومت در کابل، مس��ئولیت‌های تاریخی و سنگینی را متوجه همة ما 
ساخت. بازسازی جبهة مقاومت و عدالت‌خواهی، احیاي دوبارۀ حزب وحدت به مثابة 
میراث سیاس��ی رهبر شهید و تجدید آرایش نیروهای سیاس��ی، نظامی و فرهنگی این 
حزب، نخس��تین اولوی��ت همۀ ما در فردای س��قوط کابل بود. از ای��ن رو مقاومت و 
عدالت‌خواهی به منظور تعقیب اهداف و آرمان‌های سیاس��ی و اجتماعی بابه‌مزاری، در 
بامیان بازس��ازی شد. مقاومت بامیان تجلی اراده و خواس��ت یک جامعه، برای داشتن 
زندگ��ی آبرومند، انس��انی و عادلانه بود. آنچه در بامیان ص��ورت گرفت، ادامة منطقی 
مقاومت در غرب کابل بود. بامیان از میراث مزاری با قدرت و درایت پاس��داری‌کرد و 
اجازه نداد که س��قوط کابل پایان خواست عدالت و مقاومت در برابر تمامیت‌خواهی و 

انحصار قدرت سیاسی باشد.
بعد از استقرار امارت اسلامی نیز آرمان مزاری به رغم تنگناها و دشواری این دوره، زنده 
نگه ‌داشته شد و جامعۀ ما نقش تاریخی و ماندگار خود در برابر این گروه‌ را با پرداخت 
هزینه‌های سنگین ادا کرد. و حزب وحدت در ایجاد تاریخ سیاسی جدید و دوران پس 
از بن‌، نیرومندترین و س��ازنده‌ترین نقش سیاس��ی را در تمام دوران اخیر بازی‌ کرد. از 
این رو به جرأت می‌توان گفت که ما در شکل‌دهی دوران جدید نقش جدی و اساسی 
داشته‌ایم. در تمام این روزها و سال‌ها، یاد مزاری و نام و آرمان او الهام‌بخش من و تمام 
کسانی بوده است که به او و آرمان او ایمان و باور داشته‌اند. تا تحقق آرمان‌های سیاسی 
او راه درازی در پیش اس��ت. و ما تا داش��تن یک جامعۀ مبتنی بر عدالت و ارزش‌های 
برین انسانی چون برابری و عدالت، فاصلۀ زیادی داریم. آنچه امروز اتفاق افتاده است، 
و آنچه را که امروز داریم، بخشی از آرمان‌هاي او و دیگر شهدای مقاومت است و ادامة 

راه نیز با عزم استوار و ارادۀ قوی پیموده خواهد شد. 
در دوران جدی��د، بر خلاف برخی از نگاه‌های بدبینانه و منفی، کارهای جدی و مهمی 
صورت‌ گرفته اس��ت. کارهايی که در کل کش��ور در برخ��ی از حوزه‌ها صورت گرفته 
است، در تاریخ کشور ما بی‌سابقه است. نباید انتظار داشت که تمام مسایل در کمترین 
زمان حل‌ش��ود. افغانس��تان از وجوه مختلف ظرفیت‌های اقتصادی و انسانی محدودی 

دارد؛ اما آنچه که تا امروز تحقق یافته است، آغازی مبارک برای فردايی روشن است.
شهادت رهبر شهید را به تمام عدالت‌خواهان افغانستان تسلیت می‌گویم و برای شهدای 

کشور و رهبر شهید، استاد مزاری علو درجات را استدعا دارم.

حزب وحدت در ایجاد تاریخ 
سیاسی جدید و دوران 
پس از بن‌، نیرومندترین 
و سازنده‌ترین نقش 
سیاسی را در تمام دوران 
اخیر بازی‌ کرد. از این رو به 
جرأت می‌توان گفت که ما در 
شکل‌دهی دوران جدید نقش 
جدی و اساسی داشته‌ایم. 
در تمام این روزها و سال‌ها، 
یاد مزاری و نام و آرمان او 
الهام‌بخش من و تمام کسانی 
بوده است که به او و آرمان 
او ایمان و باور داشته‌اند. 
تا تحقق آرمان‌های سیاسی 
او راه درازی در پیش است. 
و ما تا داشتن یک جامعۀ 
مبتنی بر عدالت و ارزش‌های 
برین انسانی چون برابری و 
عدالت، فاصلۀ زیادی داریم.

اسماعیل اکبر

در روزهای��ی که مجاهدین وارد کابل ش��دند. من در کابل بودم و با 
جزئيات حوادث را به خاطر دارم. عامل اصلی سقوط دولت، سر‌کشی 
بعضی از قطعات دولتی در ش��مال بود که جنرال دوس��تم و جنرال 
مومن در رأس‌ش��ان بود. مخالفین داکتر نجیب توانسته بودند دوستم 
را قانع سازند که نجیب با حکمتیار ائتلاف کرده است و تصمیم دارد 

تو را از بین ببرد.
 دوستم قدرت نظامی گسترده‌اي زیر قومنده داشت و فکر می‌کرد با 
س��قوط دولت، او قدرت واقعی کشور خواهد بود. من نمی‌دانم چه 
کس��انی زمینة نشست جبل‌السراج را مساعد ساخته بودند که در آن، 
میان دوس��تم، احمد‌شاه مس��عود و مزاری پیمان اتحاد به وجود آمد 
که بعد از س��قوط دولت، دولت جانش��ین را ایج��اد كنند. و کابل را 
در حقیقت قوای دوس��تم که حالا هویت سیاسی به نام جنبش ملی 
اسال�می کسب کرده بود، با حزب وحدت که نفوذ گسترده در کابل 
داش��ت و صاحب‌منصبان پرچمی که مخالف نجیب بودند، تصرف 
کردن��د. و بعد از چند روز به فاصله‌ه��ای معین، گروه‌های مختلف 
مجاهدین که در دور و پیش کابل قرار داشتند، وارد کابل شدند. چون 
قوت‌های حزب اسلامی در ده سبز، لوگر و شمالی قرار داشتند، آنها 
نیز وارد کابل شده و بعضی جاها از جمله وزارت داخله و غند مخابره 

را که در مکرویان اول قرار داشت، تصرف كردند.
 البته گروه‌های دیگر نیز موفق ش��دند جاهایی را اش��غال کنند. مثلا 
مولوی منصور مربوط به حرکت انقلاب اسلامی، دفتر کمیتة مرکزی 
حزب و در کنار آن قرارگاه ریاست‌جمهوری را تصرف کرد. مولوی 
جلال‌الدین حقانی در مکرویان سوم جابه‌جا شد. جاهایی را قومندان 

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
3

ویـــژه نامه



عبدالحق و ملا عزت که نزدیک به کابل بودند، تصرف کردند. معلوم نیس��ت که چرا 
جنگی بی‌دلیل برای اخراج نیروهای حزب اسلامی از طرف قوت‌های مربوط به جناح 
حزب پرچم که در رأس‌شان نبی عظیمی قرار داشت، قوت‌های جنبش که قومندان‌شان 
مجید روزی که او هم عضو پرچم بود و شورای نظار در کابل به راه افتاد. و موجب 
خرابی‌های زیاد ش��د و مردم را به تنظیم‌های جهادی بدبین س��اخت. مخصوصاً که 
نیرو‌های حزب اسال�می در دو س��ه روزی که در برخی محلات جابه‌جا شده بودند، 
برخورد خوبی با مردم داش��تند. چون از محلات نزدیک به کابل بودند. این س��رآغاز 
جنگ‌های ویرانگر کابل بود. حزب وحدت در این جنگ شرکت نکرد. بنابراین نوعی 

همدردی میان آنها و حزب اسلامی پدید آمد. 
در حکومتی که تشکیل شد و در رأس آن حضرت صاحب قرار داشت، برای جنبش 
و حزب وحدت س��همی داده نشد. نمایندگان ولایات شمال که در آن نمایندگانی از 
حزب اسال�می، حزب وحدت و بخشی از جمعیت نیز در کنار جنبش قرار داشتند، 
نزد مسعود آمدند که چرا پیمان جبل‌السراج را فراموش کرده و جنبش و وحدت را از 
دولت کنار گذاش��ته است. مسعود جواب داد که تصمیم را شورای قیادی که متشکل 
از احزاب جهادی بود که مرکزشان در پشاور قرار داشت، گرفته است و او نمی‌تواند 
کاری بکند؛ اما بعدها معلوم ش��د که این بهانه‌ای بیش نیس��ت. حضرت با اصرار و 
اس��تدلال به این که حزب وحدت، حزب جهادی اس��ت، توانست که یک تن از آن 
حزب را عضو کابینه بس��ازد. و با س��فر به ش��مال و دادن لقب خالد‌بن‌ولید به جنرال 

دوستم تا اندازه‌ای از تنش بکاهد. 
دورة دو ماهة حضرت گذش��ت و نوبت حکومت چهار ماهة اس��تاد ربانی رسید. در 
این چهار ماه نیز به بهانة دوام جنگ با حزب اسلامی، تغییری به نفع جنبش و حزب 
وحدت نیامد. اما دوس��تم آهسته‌آهسته خشمگین می‌شد. مخصوصاً وقتی که جنگ 
علیه حزب وحدت آغاز شد. در آن روز‌ها ترفند‌های کثیفی علیه هزاره‌ها به کار گرفته 

ش��د. به خاطر دارم که افراد بیمار، علیل و معتاد از میان هزاره‌ها را در تلویزیون نشان 
می‌دادند که گویا آنها موظف شده‌اند غذا، میوه و آب شهریان کابل را مسموم کنند. البته 
آماج تبلیغات حزب وحدت بود. از نقاط حاکم شهر، محلات غرب کابل راکت‌باران 
می‌ش��دند، خانه‌ها ویران می‌شدند و خُرد و کلان، زن و مرد کشته می‌شدند. اوج این 
وحش��ت‌ها فاجعة افش��ار بود. من خود در منزل داکتر سیاهسنگ که با داکتران بدون 
سرحد کار می‌کرد، دختران وحشت‌زده، رنگ‌پریده و بیمار را دیدم که پدر و مادرانشان 

در برابر چشمشان به قتل رسیده و خود مورد تجاوز قرار گرفته بودند. 
چهار ماه استاد ربانی تکمیل شد، اما او با نقض تعهد به انتخابات تن نداد و با دعوت 
شورای اهل حل‌و‌عقد، چهار سال حکومت خود را تمدید کرد. اعضای جنبش در این 
ش��ورا نیز اش��تراک کردند، ولی تغییری به نفع‌شان نیامد. با آن هم، آنها تحمل کردند. 
مگر زد‌و‌خورد‌های کوچکی میان افراد شورای نظار و جنبش بر سر جابه‌جایی پوسته‌ها 
صورت می‌گرفت، تا زماني كه موضوع ش��ورای هماهنگی به میان آمد و جنگ‌های 

خونین، کابل را به ویرانه‌اي تمام‌عیار تبدیل کرد.
 جنبش چون در کابل پش��ت جبهه نداشت، در اینجا شکست خورد و در عوض، در 
شمال از مزار تا قندوز، جمعیت را کنار راند و حتا سالنگ شمالی را با جنگی نا‌برابر از 
تصرف شورای نظار بیرون کرد. اما در کابل، حزب وحدت تنها ماند و حتا برای تصفیة 
آن از شهر کابل، شورای نظار در میدان وردک با طالبان مذاکره کرد و سر‌انجام فاجعه 
فرا رسید. غرب کابل میان گاز انبر دولت و شورای نظار قرار گرفت و فاجعه به فرجام 

رسید. بابه مزاری به دست طالبان اسیر شد و به شهادت رسید.
اما چرا گفتیم بابه‌مزاری قربانی اوضاع اضطراری شد. من شبی با بابه‌مزاری در کارته سه 
در یک خانه ملاقات کردم. آن شب یکی از بزرگان به خاطر چند تن از رهبران نهضت 
اسلامی تاجیکستان که به ملاقات بابه‌مزاری آمده بودند، مهمانی ترتیب داده بود. من 
با سید یزدان‌شناس هاشمی به آن مجلس رفتم. بعد از صرف غذا، مهمانان تاجیک از 

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
4

ویـــژه نامه

استاد سرور دانش

اکنون از ش��هادت رهبر شهید استاد مزاری 19 سال س��پری می‌شود. اما هرچه زمان می‌گذرد، 
زوایا و ابعاد اندیشة سیاسی و مبارزاتی آن رهبر فرزانه بیش از پیش مورد بحث و تحلیل قرار 
می‌گیرد و مشتاقان و علاقه‌مندان زیادتری را به خود جذب می‌کند. سؤال اساسی این است که 

رمز و راز این ماندگاری و پویایی در چیست؟
اولی��ن عامل ماندگاری را باید در ویژگی‌های ش��خصی و خصلت‌ه��ای اخلاقی و رفتاری آن 
ش��هید جستجو کرد. ساده‌زیستی در زندگی ش��خصی، اجتناب از تجملات و مناعت نفس در 
قبال ثروت و س��ایر جاذبه‌های مادی، اولین خصوصیتی اس��ت که از او ش��خصیت بی‌نظیری 
ساخته بود. قاطعیت، صراحت و تزلزل‌ناپذیری در موضع‌گیری‌ها و دیدگاه‌ها، برازندگی دیگر 
او بود که موجب اعتماد و اطمینان دیگران به ایش��ان می‌ش��د. نظ��م و برنامه‌ریزی در زندگی 
ف��ردی و اجتماعی و در همة فعالیت‌های سیاس��ی و مبارزات��ی از ویژگی‌های دیگری بود که 
در سیاس��ت‌ورزی نیز از ایش��ان یک چهرة برجسته و موفق س��اخته بود. مردم‌گرایی، فروتنی، 
اس��تقلال فکری، پایبندی به اصول و ارزش‌های اخلاقی و دینی و همچنین احترام به استعداد 

ذکر این اوصاف دربارة استاد مزاری، از باب مبالغه و حبّ و بغض شخصی نیست. 
در طول نزدیک به 17 سالی که از نزدیک با ایشان افتخار آشنایی داشتم و گاهی 
حتی روزها و هفته‌ها را در کنار هم بودیم، این خصوصیات را از نزدیک در شخصیت 
او یافتم. خصلت‌های رفتاری و اخلاقی او بیش از هر چیزی دیگری باعث می‌ش�د 
که به او احترام بگذاری و او را دوست داشته باشی و از همراه بودن با او هیچ‌گونه 

احساس خستگی و سنگینی نکنی.



استاد مزاری در‌بارة پیش‌برد مبارزات‌شان مشوره خواستند. استاد مزاری حرف‌هایی گفتند که من به حیرت و تعجب فرو 
رفتم. ایشان گفتند به کشور‌تان بروید و بکوشید صلح كنید و بعد از راه تعلیم و تربیه و تبلیغ، مردم را به دور خود متحد 
س��ازید؛ هر قدر هم این راه دش��وار و طولانی باشد، از همین راه بروید. بعد مثال‌هایی از جنگ و خشونت و این که 
هر قدر جنگ طولانی شود، افراد آگاه به حاشیه رانده می‌شوند و شریر‌ترین افراد بر سرنوشت جامعه و مبارزه حاکم 
می‌ش��وند، گفت. فردا در مجلس ش��ورای رهبری حزب، بعد از آنکه جلسة رسمی تمام شد، مردمانی غرض طلب 
کمک و عرض شکایات وارد اتاق شدند. من با هاشمی و قاضی مستضعف هم در این وقت داخل اتاق شده بودیم. 

اینها اکثرشان اشخاصی بودند که به جرم هزاره‌بودن از ادارات دولتی اخراج شده و بیکار و بی‌معاش مانده بودند؛ 
و می‌خواستند برای افراد خانوادة‌شان حداقل غذا داشته باشند. استاد مزاری، بلند‌بلند خندید و گفت: اقلًا 

آنهایتان که کاملا قلفک‌چپات نیستید، بکوشید افشا نشوید و گذاره کنید تا کار‌تان را از دست ندهید؛ زیرا 
ما آنقدر امکانات نداریم که همة مامورین بیکار هزاره را اعاشه کنیم و بعد به آقای خلیلی هدایت 

داد که راه و چاره‌ای برای بیکاران روز‌افزون پیدا کند.
به نظر من علت اصلی جنگ‌های تنظیمی در کابل آن بود که مس��عود به این نتیجه رس��یده 

بود، در افغانس��تان حکومت‌های ائتلافی کار نمی‌دهد و او بالاخره می‌تواند همة مدعیان 
ش��رکت در حکومت را در صورتی که پش��ت سرش��ان قدرتی موجود باشد، از میان 

برداشته و یک حکومت مرکزی مستحکم به وجود بیاورد. البته او گروه‌هایی را در 
دولت پذیرفته بود، ولی آنها کاملا تابع ارادة او بودند. و یا به خاطر عقده‌کشی 

از حریفان‌شان به او تسلیم شده بودند. و او می‌توانست بعد از تصفيه‌حساب 
با حریفان اصلی به حساب آنها نیز برسد؛ زیرا تجربة حکومت‌های موفق 
در افغانستان، حکومت‌های متمرکز و مستبد بود. اگرچه تجربة نزدیک‌تر 
یعن��ی جمهوری داود‌خان و حکومت دموکراتیک خلق، شکس��ت این 

نظریه را به اثبات رسانیده و نشان داده بود که افغانستان وارد مرحلة 
کثرت و تنوع شده است. اما شاید این تجربه برای جمعیت اسلامی 

و مخصوصاً شورای نظار جالب و قابل توجه نبود.

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
5

ویـــژه نامه

و ش��خصیت افراد، از خصلت‌های دیگر ایش��ان بود. مجموعة این اوصاف ذاتی و 
نفسانی، برازندگی و برجستگی خاصی را در شخصیت شهید مزاری ایجاد کرده و 

از او یک رهبر کاریزماتیک ساخته بود. 
ذکر این اوصاف دربارة استاد مزاری، از باب مبالغه و حبّ و بغض شخصی نیست. 
در طول نزدیک به 17 س��الی که از نزدیک با ایش��ان افتخار آشنایی داشتم و گاهی 
حت��ی روزها و هفته‌ه��ا را در کنار هم بودی��م، این خصوصی��ات را از نزدیک در 
ش��خصیت او یافتم. خصلت‌های رفتاری و اخلاق��ی او بیش از هر چیزی دیگری 
باعث می‌ش��د که به او احترام بگذاری و او را دوست داشته باشی و از همراه بودن 

با او هیچ‌گونه احس��اس خستگی و سنگینی 
نکنی.

عام��ل دوم مان��دگاری و پویای��ی اندیش��ة 
ش��هید مزاری، ناش��ی از این است که افکار 
سیاسی ایش��ان از واقعیت‌های عینی جامعه 
و مشکلات زندگی مردم نشأت یافته بود و 
نه از تئوری‌های پیچیدة فلسفی و آکادمیک 
و از لاب��ه‌لای کتاب‌ه��ا و کتابخانه‌ه��ا. هر 
طرح و س��خن او ناظر به یک چالش عملی 
و عینی کش��ور بود. اما در عی��ن حال، این 
افکار از پش��توانة مستحکم فکری و از یک 
منط��ق نیرومند عقلانی برخ��وردار بود. این 
خصوصیت باعث شده که اندیشة سیاسی و 
مبارزاتی شهید مزاری، حتی امروز بعداز 19 
سال و در مقایسه با مفاهیم و نورم‌های نوین 
سیاسی و حقوقی، مورد بازخوانی و تفسیر و 

تحلیل علمی قرار گیرد.
آنچه در این رابطه قابل دقت و تأمل بوده و 
برای همة سیاستمداران و اندیشه‌وران کشور 
آموزنده است، سیالیت و انعطاف‌پذیری در 
اندیشة ش��هید مزاری است. اس��تاد مزاری 
در سیاس��ت‌ورزی، جزم‌گرا نبود. استراتژی 
و تاکتیک‌ه��ای مبارزاتی خود را بر اس��اس 
شرایط و مقتضیات زمان و منافع مردم تنظیم 

می‌کرد و در صورتی که ضعف یا نارس��ایی و ناتوانی یک اس��تراتژی یا یک طرح 
برای ایشان محرز می‌شد، با شجاعت تمام از آن دست برمی‌داشت و روش دیگری 
را برمی‌گزید. این خصوصیت باعث شد که اندیشة سیاسی شهید مزاری، به عنوان 

یک اندیشة زنده، پویا و ماندگار مطرح شود.
در این رابطه تصمیم به انحلال سازمان نصر که ایشان از مؤسسین و یکی از رهبران 
برجس��تة آن بود و تأس��یس حزب وحدت اسلامی افغانستان، یک مثال روشن این 
انعطاف‌پذیری اس��ت. س��ازمان نصر در آن دوره یکی از احزاب قدرتمند و با نفوذ 
جهادی بود و در میان اقش��ار مختلف مردم، طرفداران زیادی هم داش��ت و در این 
میان جمعی قابل توجه از اعضای این سازمان 
خواستار تداوم کار آن و مخالف تأسیس حزب 
وحدت بودند. اما اس��تدلال استاد مزاری این 
بود که تشکیلات و حزب، یک وسیله است نه 
هدف و در شرایط سخت دوره جهاد، احزاب 
ضعیف کارایی نداشته و نمی‌تواند پاسخگوی 
نیازهای جامعه باشد و باید تشکیلات قدرتمند 
دیگری تأس��یس شود تا بتواند از حقوق مردم 
دفاع کند. با این استدلال و در واقع با همت و 
تلاش پیگیر و سرسختانة ایشان بود که حزب 
وحدت تأسیس شد و امروز با جرأت می‌توان 
ادع��ا ک��رد که حزب وح��دت واقع��اً میراث 
سیاسی ماندگار اس��تاد مزاری است و نام این 
حزب با نام مزاری پیوند خورده و با نام ایشان 

در افغانستان و جهان شناخته می‌شود.
ای��ن انعطاف‌پذی��ری، س��یالیت، واقع‌بینی و 
عینی‌نگری را می‌توان در سایر موضع‌گیری‌های 
سیاسی ایشان در دورة مقاومت غرب کابل و 
حت��ی در تحلیل و تفس��یر تح��ولات بزرگ 
تاریخی کش��ور نی��ز مش��اهده و مطالعه کرد. 
حقیقت این اس��ت که در سیاس��ت نمی‌توان 
با دگم‌اندیش��ی عم��ل کرد. ج��زم گرایی در 
سیاست‌ورزی و اندیشة سیاسی، عامل نابودی 

و اضمحلال آن است.

اس�تاد مزاری در سیاست‌ورزی، جزم‌گرا 
تاکتیک‌ه�ای  و  اس�تراتژی  نب�ود. 
مبارزات�ی خود را بر اس�اس ش�رایط و 
مقتضی�ات زمان و مناف�ع مردم تنظیم 
می‌کرد و در صورتی که ضعف یا نارسایی 
و ناتوانی یک اس�تراتژی یا یک طرح 
برای ایش�ان محرز می‌شد، با شجاعت 
تمام از آن دس�ت برمی‌داش�ت و روش 
دیگری را برمی‌گزی�د. این خصوصیت 
باعث ش�د که اندیشة سیاسی شهید 
م�زاری، ب�ه عنوان یک اندیش�ة زنده، 

پویا و ماندگار مطرح شود.



سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
6

ویـــژه نامه

محمدجواد سلطانی

یکم: قرن نوزده در تاریخ تحولات قدرت در افغانستان، عهد تکوین است. 
ظهور ساختار سیاس��ی متمرکز و برچیده‌شدن بساط جزیره‌های قدرت در 
اواخر این قرن ممکن ش��ده است. به قدرت رسیدن امیر عبدالرحمن‌خان، 
به سلطۀ قدرت‌های محلی و خودمختار پایان داد و برای اولین بار ساختار 
سیاسی را ایجاد کرد که گسترۀ اقتدار به تمام نقاط کشور تسری یافت. این 
امر البته با درد و دش��واری زیادی هم��راه بود و تنها با پرداخت هزینه‌های 
انس��انی گزافی به دست آمد. بسط اقتدار و سلطۀ قدرت مرکزی به میانجی 
تعامل سیاس��ی صورت نگرفت. به جای آن تمام کس��انی که برای قدرت 
نوظهور مرکزی چالش جدی بود، با س��رکوب و اس��تفاده از زور و قدرت 
برهنۀ آن‌ هم به بی‌رحمانه‌ترین ش��کل ممکن روبه‌رو شد. در نخستین گام 
ش��ورش‌های قندهار و هرات س��رکوب شد و برخی از کسانی که در برابر 
س��لطنت او ایستاده بودند، به بی‌رحمانه‌ترین شکل ممکن نابود شدند. بعد 
از هرات و قندهار نوبت به برخی قبیله‌های جنوبی و جنوب شرقی کشور 
رس��ید و از آنجا به بلخ و نواحی شمال کشور. هر جا که خلقی شورید، با 
مشت آهنین قدرت مرکزی پاس��خ ‌داده شد. در میان جنگ‌های این دوره، 
جن��گ امیر عبدالرحمن با نورس��تانی‌ها، ش��نواری‌ها و هزاره‌‌ها، بیش��تر با 

خشونت و ویرانی و نسل‌کشی همراه بوده است.
در نخستین س��ال‌های سلطنت او تمام نقطه‌هايی که در گذشته به صورت 
هس��ته‌های خودمختار اداره می‌شد، با اس��تفاده از نیروی نظامی به گونه‌اي 
درهم کوبیده‌ شد که دیگر توانی برای رویارويی با قدرت مرکزی را نیافتند. 
بنابراین از این نظر می‌توان گفت که سلطنت امیر عبدالرحمن، نمادی از یک 
گسس��ت و انقطاع در تاریخ سیاسی افغانستان بوده است. در زمان او برای 
اولین بار تمام مدعیان قدرت نابود ش��د و همگی مقهور دهش��ت و ترسی 

شدند که یکی از بارزترین واقعیت‌های سیاسی آن روزگار بود.
در جنگ‌ه��ای امیر عبدالرحمن، هزاره‌ها به صورت تمام‌عیار و بی‌س��ابقه 
س��رکوب ش��دند.  این جنگ به معنای واقعی کلمه یک فاجعه بود. هزاران 
انس��ان قربانی بی‌سابقه‌ترین نسل‌کش��ی در تاریخ افغانستان شدند. مجبور 
ش��دند خانه‌ها، قلعه‌ها و س��کونت‌گاه‌های خود را به دست خویش ویران 
س��ازند. آنهايی که پای رفتن داشتند، از کشور متواری شدند. سرزمین‌های 
آنها تصرف ش��د و آنهايی که از دم تیغ رس��تند، دهش��ت‌ناک‌ترین تجربۀ 
بردگی و اس��ارت در انتظارشان بود. هزاره‌ها بهای سلطۀ حکومت مرکزی 
را با فروپاشی تمام‌عیار پرداختند. در جنگ هزاره‌ها البته غیر از انگیزه‌های 
گس��ترش س��لطۀ حکومت، انگیزه‌های دیگری نیز به میان آمد و همین امر 
جنگ امیر عبدالرحمن با هزاره‌ها را از دیگر جنگ‌ها متفاوت ساخته است. 
مرزهای سیاسی کشور نیز در همین دوره شکل‌ گرفت و بعد از این تاریخ، 
هیچ نوع دگرگونی چشم‌گیری در جغرافیای کشور به وجود نیامد. بنابراین 
برای امیر روش��ن بود که امکان تس��لط بر س��رزمین‌های م��اوراي دیورند 
امکان‌پذیر نیس��ت. پذیریش این واقعیت کار آسانی نبود. جمعیت‌هايی که 
در آن سوی خط زندگی می‌کردند، با کسانی که این خط آنها را از همدیگر 
جدا کرده بود، پیوندهای خویش��اوندی و قبیله‌اي داش��تند. تسلط انگلیس 
بر قلمروهای آن س��وی خط، به معنای زندگی در زیر سلطۀ کفار بود. این 
موض��وع به خوبی از نامۀ وزیری‌ها به امیر عبدالرحمن روش��ن می‌ش��ود. 
بدینسان جنگ امیر با هزاره و نابودی این جامعه می‌توانست زمینه را برای 
انتقال بخش��ی از جمعیت که از رویداد پیش ‌آمده به شدت ناراضی بودند، 
تمهید کند. به همین دلیل جنگ با هزاره‌ها از جنگ برای اطاعت از حکومت 

مرکزی فراتر رفت و به جنگ برای سرزمین مبدل ‌شد.
هزاره‌ها در این جنگ شکس��تی را تجربه کردند که در حافظۀ تاریخی آنها 
پیش��نیه‌اي نداشت. بعد از این شکست، هزاره‌ها هم از خود می‌گریختند و 
هم دیگران از آنها. به میزاني که دیگران کوش��یدند هستی و حضور آنها را 
از تاریخ بزدایند، خود نیز کوشید آنچه را که بر آنها رفته است، از یاد ببرد. 
کمتر هزاره‌اي پیدا شد که لب بگشاید و آنچه را که در این سال‌های مرگ 
و تباهی از س��ر گذرانده است، به نس��ل‌های بعدی بازگوید. جهان زندگی 
هزاره پس از جنگ، دنیای سکوت و خاموشی بود. این سکوت و خاموشی 
به معنای ترس از به یاد آوردن بود. هزاره از سخن هراسید. از به یاد آوردن 
روی‌گردان بود. از این رو قرن مرگ و س��رکوب برای هزاره قرن س��کوت 
نیز بود. او س��خنی نگفت و در خاموش��ی تمام در حاشیۀ زندگی دیگران، 

در خود گم ‌شد. 

دوم: بی‌گم��ان اگر تاریخ‌نویس��ی قدرت نمی‌بود، هزاره امروز از گذش��تۀ 
سراسر رنج خویش چیزی نمی‌دانست. با تاریخ‌نویسی قدرت، کم‌کم ابعاد 
فاجعۀ جنگ‌های امیر عبدالرحمن نیز نمایان ‌شد. آشکارشدن گوشه‌هايی از 
این تقدیر تراژیک، با نوعی آگاهی نیز همراه بود. آگاهی از تقدیر ش��وم و 
سراسر نکبت یک جامعه. تردیدی نیست که جنگ امیر عبدالرحمن، مسیر 
تاری��خ و زندگی‌ها را دگرگون‌ کرد. هرچه بود، هزاره‌ها هرگز نتوانس��تند 
به این فاجعه اندیش��ه کند و راز و رمزهای آن را برای خود آشکارس��ازد. 
هزاره‌ها کوش��یدند با از یاد بردن و فراموش��ی با این رخداد تعیین نس��بت 
‌کنند. ش��اید یکی از علت‌های بی‌خاطره‌شدن امروز ما، در این همین نکته 

آنچه که این شکس�ت را برای هزاره‌ها به یک بن‌بس�ت تاریخی مبدل س�اخت، ناتوانی از 
اندیش�يدن بود و هست. اکنون با سپری‌شدن بیش از یک قرن از این رویداد، این بن‌بست 
همچنان استمرار یافته است. تداوم بن‌بست تاریخی به معنای این است که همچنان مجال 
تامل و طرح پرس�ش از این گذش�تۀ خونین و همراه با حقارت سیاس�ی و اجتماعی فراهم 
نش�ده است. در س�ال‌های اخیر هزاره‌ها کوشیدند از رویداد سخن بگویند. این سخن‌گفتن 
البته به معنای پایان فراموشی نبود. سخن امروز هزاره، نه تنها از تکرار تاریخ‌نگاری قدرت 
فراتر نرفت؛ بلکه از برخی بن‌مایه‌های این روایت تاریخی نیز غفلت ‌شد. تاریخ‌نگاری قدرت 
برای هزاره محملی برای زاری فراهم کرد. نس�لی ظهور کرد که به جای تأمل و جس�تجوی 
امکان‌هايی برای اندیش�دن، از تاریخ هزاره و ارزگان، برای خود سوژه‌اي برای مظلوم‌نمایی 

و شیون ساختند. 



نهفته اس��ت. هزاره خود توان روایت تاریخ خود را نداش��ت و تاریخ‌نگاری قدرت 
بود که برای آنها، خاطره ساخت و روایت خود را از این رویداد بر او تحمیل‌ کرد. 
به همین جهت، نسل‌های بعدی نتوانستند وارث فاجعه باشند، آنها نیز قربانی فاجعه 
باقی‌ ماندند. وارث فاجعه، به فاجعه به مثابة امری گنگ و غیرمنطقی می‌اندیشد؛ اما 
قربانی فاجعه، در همان وضعیت می‌ماند و خود بخش��ی از وضعیت می‌شود. وقتی 
قربانی فاجعه بخش��ی از وضعیت باشد، امکان پرسش از رویدادهای گذشته وجود 
ندارد. آنچه که این شکست را برای هزاره‌ها به یک بن‌بست تاریخی مبدل ساخت، 
ناتوانی از اندیشي��دن بود و هس��ت. اکنون با سپری‌ش��دن بیش از یک قرن از این 
رویداد، این بن‌بس��ت همچنان استمرار یافته است. تداوم بن‌بست تاریخی به معنای 
این اس��ت که همچنان مجال تامل و طرح پرس��ش از این گذشتۀ خونین و همراه با 
حقارت سیاسی و اجتماعی فراهم نشده است. در سال‌های اخیر هزاره‌ها کوشیدند 

از رویداد سخن بگویند. 
این س��خن‌گفتن البته به معنای پایان فراموشی نبود. س��خن امروز هزاره، نه تنها از 
تکرار تاریخ‌نگاری قدرت فراتر نرفت؛ بلکه از برخی بن‌مایه‌های این روایت تاریخی 
نیز غفلت ‌شد. تاریخ‌نگاری قدرت برای هزاره محملی برای زاری فراهم کرد. نسلی 
ظهور کرد که به جای تأمل و جستجوی امکان‌هايی برای اندیشدن، از تاریخ هزاره و 
ارزگان، برای خود سوژه‌اي برای مظلوم‌نمایی و شیون ساختند. در ادبیات امروز ما، 
نوعی تکه‌تکه‌‌شدن واقعیت وجود دارد. روایت امروز هزاره‌ها از گذشته، فاجعه را در 
کلیت آن نمی‌بیند و می‌کوشد با تحمیل روایت یکجانبه، نوعی آگاهی ‌مخدوش را بر 
انسان هزاره تحمیل‌کند. این نوع مواجهه با امر تاریخی، مجال تکوین خرد انتقادی 

در این جامعه را بست و جامعه را در گمراهی و فراموشی تازه فروبرد. 
این نوع رویارويی با امر گذشته، بدون تردید، از تامل در وضعیت درونی این جامعه 
ناتوان اس��ت. و نمی‌تواند به سهم و نقش هزاره‌ها در وقوع این فاجعه اندیشه كند. 
برای مثال گفته نمی‌ش��ود که هزاره‌ها نتوانس��تند ماهیت گسس��ت و انقطاعی را که 
در فردای به قدرت رس��یدن امیر عبدالرحمن به وجود آمده بود که فهم و تفس��یر 
کنند. به قدرت رس��یدن امیر و س��ودای سیاس��ی‌اي که او در س��ر داشت، نشان از 
رونماش��دن وضعیت جدید در مناسبات قدرت بود؛ اما هزاره‌ها، دگرگونی ساختار 
قدرت را درک نکردند و به امیر همان پاس��خی را دادند که با اسال�ف او. هزاره‌ها 
این ‌بار نیز به اشتباه تصور می‌کردند که با متحدشدن با یکی از شاهزاده‌ها و مدعیان 
قدرت می‌توانند به خودمتخاری خویش مثل همیشه ادامه دهند. انزوای تاریخی این 
م��ردم و ناتوانی آنها از تعامل با دیگران، باعث ش��د ک��ه نتوانندخود را با الزامات و 
منطق سیاست جدید سازگار كنند و این ناسازگای التبه برای آنها با پرداخت هزینۀ 

سهمگینی پاسخ ‌داده‌ شد.

س��وم: بعد از سپری‌ش��دن بیش از نیم ‌قرن، نخستین کوش��ش‌ها برای بازگشت نیز 
آغازشد. بازگشت به جامعه. بازگشت به زندگی. بیرون‌شدن از حاشیۀ ‌زندگی دیگران. 
تلاش برای پایان ‌بخشیدن به فراموشی. نقطۀ عزیمت هزاره‌ها برای بازگشت، مذهب 
بود. هزاره‌ها پس از سرکوب، از مذهب آغاز کردند. شاید یکی از علت‌های اساسی 
آن فروپاش��ی س��اختاری در دوران جنگ بود. جنگ همه چیز این جامعه، از جمله 
س��اختار اجتماعی را متلاشی‌ کرد. فروپاش��ی ساختاری، به چهره‌های دینی فرصت‌ 
داد تا در جایگاه رهبری جامعه عرض اندام كنند. علت دیگری، پیوند و اتصال این 
جامع��ه با حوزۀ دینی نجف بود. نجف در تاریخ مذهب تش��یع، جایگاه منحصر به 
فرد داش��ته است. این حوزة کانونی بوده است برای آموزش و نشر معارف دینی در 
تمام حوزه‌های دیگر. هزاره‌ها نیز با گذش��ت زمان کوشیدند با این منبع دانش دینی 
تماس برقرار س��ازند و با اس��تفاده از آن به احیاي ارزش‌ها و شعایر مذهبی خویش 
بپردازند. امیر به جنگ هزاره‌ها، انگیزه‌ها و ابعاد مذهبی نیز داده بود. به همین دلیل، 
هزاره‌ها به خاطر وابستگی‌ها و باورهای مذهبی‌شان نیز تحت تعقیب‌ قرار می‌گرفتند. 
گام‌هايی که در این دوره برداشته ‌شد، هرچند آرام؛ اما پیوسته بود. دستاوردهای این 
دوره از هر حیث دارای اهمیت اس��ت. گرچه در تاریخ‌نویس��ی هزاره‌ها این گام‌ها 
کمتر به چشم آمده است و به جای آن برخی از چهره‌ها و رویدادهای برجسته ‌شده 
است که با تفسیر و تاویل هم نمی‌توان برای اقدامات آنها، مدلولات را سر هم کرد 
که نش��ان از کنش ‌معنی‌دار تاریخی داشته باشد. منظور از کنش معنی‌دار تاریخی در 
اینجا، کنش‌های معطوف به بازگش��ت و تلاش برای نزدیک‌ش��دن به متن مناسبات 

اجتماعی و سیاسی است.
دس��تاوردهای این دوره از دو حیث دارای اهمیت اس��ت. نخس��ت از نظر دینی و 
مذهب��ی. اگرچه ای��ن دوره از نظر زمانی چندان طولانی نب��ود؛ اما به رغم این برای 
هزاره‌ه��ا نقش حیاتی و جدی داش��ت. به زودی چهره‌‌های مط��رح مذهبی در این 
جامعه بازگش��تند و ارمغان آنها برپایی حوزه‌ه��ای آموزش دانش دینی بود. این امر 
برای احیاي اعتماد به نفس هزاره‌ها، فوق‌العاده حایز اهمیت بود. دوم از نظر سیاسی. 
کسانی که در این جامعه حامل دانش و سلوک دینی مکتب نجف بودند، چند ویژگی 
برجسته ‌داشتند. این گروه، دغدغه‌های دینی و مذهبی داشتند. برای آنها امر سیاسی 
اولویت نداش��ت، مگر این که از امر سیاسی در راستای اهداف و آرمان‌های مذهبی 
اس��تفاده شود. بنابراین جامعه شاهد ظهور نس��لی از چهره‌های مذهبی محافظه‌کار 
بود. به راحتی با قدرت تعامل می‌کردند و با نظام س��لطه باب گفت‌وگو را گش��وده 
نگه می‌داشتند. در میان این چهره‌ها خوب است از نقش تاریخی و ماندگار مرحوم 
آیت‌الله سید علی‌احمد حجّت یاد شود که سرآمد نخبگان دینی حوزۀ نجف در این 

جامعه بود.

با دگرگونی قدرت در افغانستان، این کوشش‌ها نیز فرجام روشنی نیافت و کشور در 
بستر منازعات تازه‌اي قرار گرفت. با رویدادهای جدید در کشور، نیروهای اجتماعی 
جدید و بازیگرانِ تازۀ نیروهای سنتی را به حاشیه‌ راند و خود به چهره‌ها و بازیگران 
سیاسی و مذهبی مبدل شدند. جامعة هزاره به صورت همزمان از رویدادهای سیاسی 
دو کانون متفاوت متأثر می‌ش��دند. یکی جابه‌جایی قدرت در کش��ور و آشوب‌های 
سیاس��ی که در پی ‌آورد و دیگری انقلاب ای��ران. انقلاب ایران حوزۀ دینی قم را به 
جای حوزۀ نجف در محور توجه قرارداد و این جابه‌جايی البته مدلولاتی به مراتب 

فراتر از برآمدن و برافتادن دو کانون معرفت دینی داشت. 
محوریت قم به معنای رونق و اقبال یک تفکر بود که در حوزۀ دینی نجف، منزلت 
شناخته‌ش��ده‌اي نداش��ت. از این دوره ب��ه بعد هزاره‌ها نیز دچ��ار نوعی جابه‌جایی 
در گروه‌های دینی ش��د. نس��ل جدیدی از عالمان دینی از راه رس��یدند. این نسل با 
محافظه‌کاری میانه‌اي نداش��ت و به جای آن در پی ‌ایجاد آرمان‌شهر دینی و مذهبی 
برای جهان اسال�م بود. این گروه هم با واقعیت‌های سیاس��ی بیگانه بودند و هم با 
پیچيدگی جهان کنونی. نس��لی که سیاست و آرمان سیاسی برای آنها مقدم بر دانش 

دینی بود. دلیل آن‌ هم روشن است. 
تا هنوز که هنوز اس��ت، چهره‌های مکتب نجف در مسند مرجعیت دینی قرار دارند 
و حاملان اندیش��ة مکتب قم هرگز موفق نشدند که جایگاه دینی آنها را از آنِ خود 
سازند. اگر از برخی امور درگذریم، این دوره برای هزاره‌ها، دوران پرخسارت بود. 
جامع��ه در طوفاني از جنگ‌های داخلی فرورفت و بار دیگر س��نتّ خودویرانگری 
را در ای��ن جامع��ه در خاطره‌ها زنده‌ کرد. جنگ میان گروه‌ها و دس��ته‌های کوچک 
که در معادلات سیاس��ی و نظامی کمترین تأثیر را داش��تند؛ اما در تخریب و نابودی 
ظرفیت‌های سیاسی و نظامی هزاره‌ها بالاترین نقش را. رویدادها و تحولات سیاسی 
مسیر خود را می‌پیمود؛ اما هزاره‌ها در انزوای اجتماعی و سیاسی خویش گرفتار بود. 
تش��یکل حزب وحدت در چنین متن و زمینۀ سیاس��ی و فرهنگی صورت گرفت. 
ظهور این حزب بیش از آنکه ناش��ی از درک وضعیت و خرد سیاس��ی باشد، از سر 
ناگزیری سیاسی بود. به سختی می‌توان پذیرفت که این حزب نمادی از خودآگاهی 
و خویشتن‌اندیشی تاریخی باشد. احزاب و جریان‌های سیاسی هزاره، برای نخستین 
‌ب��ار خود را با واقعیت��ی مواجه دیدند که نه از آن تصوری داش��تند و نه آمادگی آن 
را. تش��کیل دولت عبوری در پیشاور برخی از این چهره‌ها و عناصر را از برج عاج 
آرمان‌ش��هر مذهبی پایین کش��ید. بعد از این رویدادها بود که هزاره ناگزیر ش��د، به 
تأس��یس محوریت سیاسیِ تن‌ دردهد که همیشه از آن گریخته بود. حزب وحدت، 
وحدت هزاره‌ها را به صورت کامل در پی‌ نداش��ت و همچنان گروه‌های سیاس��ی 
دیگر در این جامعه به حضور سیاسی و نظامی خویش ادامه ‌دادند. از منظر بازگشت 
هزاره‌ها به مناسبات قدرت، این دوره بیش از هر مقطع تاریخی دیگر اهمیت‌ دارد. به 
رغم همۀ این مسایل، حزب وحدت درخشان‌ترین کوشش هزاره‌ها برای بازگشت 
بود. درست‌تر این است که گفته شود، درخشان‌ترین کوشش برای ورود به ساختار 

قدرت.

چه��ارم: با عبدالعلی مزاری به عن��وان بنیانگذار و نخس��تین رهبر حزب وحدت، 
هزاره‌ها س��ومین گام خویش را برای پایان‌دادن به تاریخ فراموشی و حذف برداشته 
اس��ت. و آث��ار این گام بر زندگ��ی و زمانۀ هزاره‌ها در تاریخ بی‌نظیر اس��ت. بدون 
مبالغ��ه می‌توان گفت که هزاره‌ها با عبدالعلی مزاری آغاز می‌ش��ود. مزاری با عبور 

از آرمان‌شهر مذهبی ولایت فقیه، عهد جدیدی را در تاریخ جامعة هزاره رقم ‌زد.
عبدالعلی مزاری خواست و مطالبات سیاسی خود را در بدترین زمان ممکن مطرح‌ 
کرد. این البته خواس��ت مزاری نبود، ناگزیری‌های روزگار او بود. منظور از بدترین 
زمان ممکن این است که نه هزاره‌ها برای طرح این آرمان‌ها آمادگی لازم را داشتند 
و نه وضعیت سیاسی کشور به گونه‌اي بود که بتواند به این مطالبات پاسخ عقلانی 
و مناسب بدهد. هزاره‌ها از نظر درونی دچار تضادها و تعارض‌های بی‌شماری بود. 
حزب وحدت یک چتر عمومی بود که این جامعه را می‌پوش��اند؛ اما این س��خن به 
معنای این نبود که هزاره‌ها به تنگ‌نظری‌ها و رویه‌های ناعقلانی خویش نقطۀ پایان 
گذاشته است. مزاری در درون جامعة هزاره و نخبگان نظامی و سیاسی این جامعه، 

دشمنان سرسخت و آشتی‌ناپذیری داشت. 
این دش��منی‌ها ظرفیت‌های سیاس��ی و نظامی جامعه را در راستای اهداف و منافع 
دیگران هزینه می‌کرد. امروز شاید باور این سخن دشوار باشد؛ اما این چیزی است 
که وجود داشته است. بسیاری از هزاره‌ها در دشوارترین روزها و در واپسین ‌روزها 
و لحظه‌های زندگی او نیز نتوانس��تند، ب��ه کردارهای خویش درنگ کنند و راهی را 
برگزینند که بر انسان هزاره هزینه‌های کمتری را تحمیل‌ کند. این‌گونه بود که مزاری 

تاوان این مطالبات را با جان خود پرداخت.
م��زاری در تاری��خ معاصر هزاره، نم��ادی از راه نا‌تمام اس��ت. راهی که پس از یک 

قرن س��کوت و خاموش��ی آغاز شد؛ 
ام��ا به فرجام خود نرس��ید. چرا و به 
چه دلیل می‌گوی��م، مزاری راه ناتمام 
اس��ت؟ ناتم��ام بودن ای��ن راه به چه 
معنی اس��ت؟ اجمال پاسخ این است 
که م��زاری حامل یک آرمان بود. این 
آرمان پیش از آنک��ه ماهیت قومی و 
نژادی داشته باشد، سرشت انسانی و 

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
7

ویـــژه نامه



اخلاقی داش��ت. آرمانی بود برای انسان که تاریخ او را بیداد و ستم تشکیل می‌دهد. 
این آرمان می‌توانس��ت به تاریخ نسل‌کش��ی در این جامعه پایان دهد. س��خن او در 
جامعۀ افغانستان کمتر شنیده شد و پیش از آن که به ابعاد انسانی و اخلاقی آن توجه 

شود، به خواست‌های قومی و قبیله‌اي تقلیل داده ‌شد.
این امر ممکن است دلایل و علت‌های زیادی داشته باشد. اما بخشی از این موضوع 
به خود هزاره‌ها برمی‌گردد. هزاره‌ها نتوانستند آرمان مزاری را به صورت منقح برای 
جامعۀ افغانستان شرح و ایضاح كنند. هرچه از زمان زندگی عبدالعلی مزاری فاصله 
می‌گیریم، این ابهام بیشتر و بیشتر می‌شود. یکی از دلایل فروپاشی چتر سیاسی این 
جامعه این اس��ت که آرمان‌های سیاس��ی و اجتماعی مزاری از یاد برده شد. در نبود 
این آرمان سیاسی، هزاره‌ها بار دیگر به مناسبات اجتماعی گذشتۀ خود برگشتند. به 
گونه‌اي که اکنون هزاره‌ها مسیر تاریخ را به صورت وارونه می‌پیمایند؛ یعنی تجزیۀ 
اجتماعی. پررنگ‌شدن خرده‌هویت‌های محلی. منتقل‌شدن نزاع‌ها از مناسبات کلان 

اجتماعی وسیاسی به حوزه‌های خرد و کوچک که مبنای آن را وابستگی‌های محلی 
و تباری تشکیل می دهد، یکی از شاخصه‌های دوران پس از مزاری است.

در حوزۀ کلان ملی نیز این س��خن با همدلی همراه نبود. آرمان مزاری در سیاس��ت 
افغانی مخاطب چندانی نیافت و انس��ان افغانی همچنان به قیمت تحمل انحطاط و 
جنگ‌های قبیله‌اي، از اسطوره‌س��ازی‌های قومی و قبیله‌اي عبور نتوانس��ت. این امر 
نشان می‌دهد که ما همچنان در بند قوم‌مداری اسیریم و سخنی که محتوای انسانی و 
اخلاقی داشته باشد، با خاطرۀ ازلی ما بیگانه است. به‌رغم این، راهی غیر از آرمان او 
نیست. ما در نهایت انتخابی جز این نداریم. اگر قرار است به وضعیت منحط کنونی 
پایان دهیم. اگر قرار اس��ت در یک جامعۀ انس��انی زندگی ‌کنیم، نیازمند ارزش‌های 
انس��انی و اخلاقی هستیم. ارزش‌های انسانی و اخلاقی همان چیزی بود که مزاری 

در سودای آن ابدی شد.

گفت و گو با احد بهادری، 
یکی از نزدیک‌‌ترین یاران 

شهید مزاری

اشاره: 
در قره‌باغ غزنی، متولد شده است. شش‌ماهه بوده که به کابل منتقل می‌شود و از کابل به ایران 
مهاجر می‌ش�ود. در ایران به درس‌های حوزه‌ای مش�غول می‌شود. جوزای هفتادویک به کابل 
آمده و به‌عنوان خبرنگار، خبرگزاری حزب وحدت، در کابل فعالیت خود را شروع می‌کند. فعالیت‌ 
مستمرش، به‌عنوان خبرنگار، زمینة تماس بیشتری با بابه مزاری فراهم می‌شود. این تماس 
هم او را شیفتة بابه مزاری می‌کند و هم بابه شیفتة او می‌شود. در دوران مقاومت غرب کابل، تا 
آخر در کنار بابه می‌ماند.  20 سنبله 1373، با یک گروهی از محصلان به آذر بایی‌جان می‌رود 
و از آنجا، در تاریخ 10 حوت، 1373، به کابل بر می‌گردد. از معدود کس�انی اس�ت که حادثة 
سقوط غرب کابل را با جزئیات خبر دارد. بعد از سقوط به آذربایجان بر می‌گردد و از آنجا پس 
از دو ماه به جرمنی می‌رود و بعد از یک‌س�ال ماندن در جرمنی، راهی انگلیس می‌ش�ود. از آن 
زمان تاکنون مقیم انگلیس است. احد بهادری رازهای مگوی بسیار دارد. جعبة سیاه مقاومت 
غرب کابل است. شاهد جوان و زندة ماجراهای بسیار بوده است. با روحیة سنگین و آرامش، 
دنیایی از اندوه این سرزمین را با خود حمل می‌کند. نگاهی سربه‌زیر دارد، انگار آنچه در سینه 
دارد بر او سنگینی می‌کند.  فرصت اندکی برای ثبت خاطرات او بود. اما همین مقدار هم، اولین 
بار است که با این جزئیات مطرح می‌شود. امید که این فرصت ادامه یابد و روزنامة جامعة باز، 
جزئیات و رازهای بیشتر این حادثة تلخ تاریخی را ثبت، ضبط و سپس منتشر کند. از او، هم 
به خاطر مصاحبه و هم به‌خاطر رازداری و حمل دشوارترین لحظه‌های تاریخ یک جامعه، بسیار 

سپاسگزاریم.

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
8

ویـــژه نامه

- ش��ما یکی از نزدیک‌ترین یاران شهید مزاری بودید. آشنایی 
ش��ما با ایش��ان از کی و چگونه آغاز ش��د و چه شد که شما این 
هم��ه به ش��هید مزاری نزدیک ش��دید، ت��ا جایی که ت��ا آخرین 

لحظه‌های سقوط غرب کابل همراه ایشان بودید؟

ج��وزاى ١٣٧١ از ا��يران به كابل برگش��تم، قب��ل از اينكه 
خان��ه ب��روم با دو تن از همس��فرانم كه ى��كي از آنها آقاى 
محب‌الاسلام از نويسندگان نشريه‌هاى افغانستانى در ايران 
ب��ود، به د��يدن بابه‌م��زارى در علوم اجتماعى�� مقر حزب 
وحدت رفتيم. آفتاب ت��ازه غروب كرده بود كه مقابل دفتر 
بابه رسي��ديم. بابه در حال خارج‌ش��دن از دفتر بود. پس از 
احوال‌پر‌سى�� با م��ا دوباره به دفترش برگش��ت. حدود ١٥ 
دقيقه صحبت‌هاى تعارفى داش��تيم. محب‌الاسال�م آدرس 
دقيق منزل دوس��تانش را نداشت، بنا ش��د شب مهمان بابه 
باش��د. من اجازه خواستم بروم منزل خودم. بابه پرسيد چند 
س��ال اس��ت از خانه دور هس��تى؟ جواب دادم ٦ سال. بابه 
گفت حالا تاركي شده است، كي شب ديگر را هم م‌ىشود 

از خانه دور باشى، فردا برو.
چن��د روز بعد دوب��اره به عل��وم اجتماعى برگش��تم و در 
كميسيون فرهنگى حزب وحدت به عنوان خبرنگار كارم را 

و اخلاق بابه هم به گونه‌اى بود كه با حفظ اوتوريتة مديريت و رهبرى، با آدم‌هاى شروع كردم. بر اساس طبيعت كارم بابه‌مزارى را بيشتر مواقع م‌ىديدم. شيوة رفتار 



سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
9

ویـــژه نامه

اطرافش ساده و صميمى بود، شبيه كي بابة خانواده. در 
خانه‌اش هرگز احساس بيگانگى نمك‌ىرديم. نه‌تنها ما كه 
سياس��تمداران و نظاميان و مردم عادى نيز در برخورد با 
بابه احساس بيگانگى نمك‌ىردند. بابه شخصيتي از خود 
تب��ارز م‌ىداد كه بود. هرگز احس��اس اينكه تلاش كنيم 
باطن بابه را بخوانيم به ما دس��ت نم‌ىداد. درس��ت مثل 
آب، زلال و مث��ل آيينه، پاك بود. باب��ه به همة اطرافيان 
خود ميدان م‌ىداد تا براى كارك‌ردن آنچه در توان دارند، 
تبارز دهند؛ نه‌تنها نم‌ىترسيد از اينكه اطرافيان كوچكش 
بزرگ ش��وند و قد بكش��ند، بلكه با تمام ت��وان از آنان 
حمايت مك‌ىرد؛ به همين خاطر كمتر كسى�� در آن زمان 
آدم بك‌ىار و عاطل و باطل بود. احس��اس مك‌ىرديم تمام 
غرب كابل براى مقاومت ايس��تاده‌اند و زن و مرد و پير 
و جوان خود را در مقاومت س��هيم م‌ىدانس��تند. من هم 
ىكي از آنان بودم، اما به دلايلي بيشتر اوقات در كنار بابه 
بودم؛ و خوش‌ى��ها و غم‌ها و غصه‌هاى بابه را از نزدكي 
ش��اهد بودم. از لحاظ عاطفى نيز س��خت وابسته بودم. 

واقعاً احساس مك‌ىردم در كنار بابه‌ام هستم.

- روایت‌های مختلف، اما نسبتاً غیردقیقی نسبت به آخرین 
دور حوادث غرب کابل که منجر به س��قوط غرب کابل ش��د، 
وج��ود دارد. ب��ا توجه به اینکه ش��ما، از نزدی��ک در جریان 
بودید، چه شد که مقاومت غرب کابل سقوط کرد و تصویر و 

روایت بابه نسبت به این سقوط چگونه بود؟

قبل از اينكه مشخصاً به دليل سقوط مقاومت غرب كابل اشاره كنم، م‌ىخواهم به 
صورت خلاصه به اتفاقات روز‌هاى آخر مقاومت غرب كابل بپردازم. قبل از اينكه 
غرب كابل به دست طالبان بيفتد و سپس شوراى نظار، اتحاد و متحدينش، طالبان 
را شكس��ت داده و غرب كابل را تصرف كنند، بين حزب وحدت و شوراى نظار 
و متحدينش پنج روز جنگ س��نگين جريان داشت؛ يعنى دو روز جنگ شديد در 

تمام خطوط تماس و سه روز ديگر در حالت جنگ و نبرد‌هاى پراكنده.
با تمام تلاش‌‌هاىي كه حزب وحدت براى جلوگيرى از درگيرى با ش��وراى نظار 
انجام داد، شوراى نظار صبح ١٥ حوت ١٣٧٣ از همة خطوط تماس حملات خود 
را بالاى مواضع حزب وحدت شروع كرد. چون حزب وحدت از قبل اطلاع يافته 
بود ش��وراى نظار قصد حمله را دارد، آمادگى خوبى براى دفاع گرفته بود. امنيت 
ش��وراى نظار و كس��انى كه از حزب وحدت و حركت اسال�مى در كنار شوراى 
نظار قرار داش��تند، بر اساس گزارش‌هاى استخباراتى كه داشتند برنامه‌ريزى كرده 
بودند كه در ظرف ٨ ساعت خطوط مقدم حزب وحدت را در‌هم م‌ىشكنند و در 
ظرف ١٦ س��اعت تمام غرب كابل تصفيه م‌ىشود. اما با وجود اينكه شوراى نظار 
و متحدين��ش تمام توان نظامى خود را براى درهم‌شكس��تن حزب وحدت انجام 
داد، در روز اول جنگ حتا كي سنگر حزب وحدت درهم نشكست. روز دوم نيز 

شوراى نظار نتوانست در هيچ جبهه‌اى پيشروى كند.
روز س��وم نيز جنگ به صورت پراكنده در جبهات جريان داشت. در روز سوم و 
چهارم جنگ حزب وحدت و شوراى نظار با فرستادن هيئت‌هاىي در چهار‌آسياب 
تال�ش مك‌ىردند طالبان را ب��ه نفع خود وارد نبرد عليه جبه��ه مخالف كنند. مثلا 
حزب وحدت با متجاوز‌خواندن ش��وراى نظار و بر‌حق بودن دفاع خود كوش��ش 
مك‌ىرد طالبان را عليه شوراى نظار تحركي كند و شوراى نظار تلاش داشت تا با 
حربه‌هاى مذهبى طالبان را وارد جنگ با حزب وحدت سازد. غروب روز چهارم 
طالبان نيرو‌هاى خود را از چهارآسي��اب به حركت آورده و از س��مت ريش��خور 
به س��مت ده‌دان��ا و دارالامان در قطار بزرگى از موتر‌ها ب��ه راه افتادند؛ هم حزب 
وحدت و هم ش��وراى نظار حركت قطار نظامى طالبان را زير نظر داش��تند، چون 
مش��خص نبود كه طالبان به س��مت حزب وحدت خواهند رفت يا شوراى نظار. 
مخابرة ش��وراى نظار توس��ط حزب وحدت كشف ش��ده بود و ٢٤ ساعت شنود 
م‌ىش��د. همراه بابه‌م��زارى در اتاق مخابره بوديم. در لحظ��ة حركت قطار طالبان، 
خود احمدش��اه مسعود پش��ت مخابره بود. از قراين صحبتك‌ردنش مشخص بود 
كه بر روى كوه تلويزيون موقعيت دارد. فرد ارتباطى ش��وراى نظار لحظه به لحظه 
موقعيت قطار طالبان را گزارش م‌ىداد، تا اينكه طالبان حركت خود را به س��مت 

ده‌دانا و سنگر‌هاى شوراى نظار مشخص كردند.
اولين سنگر شوراى نظار در عقب سفارت شورى در مخابره م‌ىگفت ما طالبان را 
م‌ىبينيم احتمالا به سمت ما خواهند آمد. لحظاتى بعد طالبان بر سنگر‌هاى شوراى 
نظار حمله كردند. ش��وراى نظار كه قبلا آمادگى حملة طالبان را داشت، موقعيت 

طالبان را زير ضربات س��نگين توپخانه قرار داد. نيم ساعت درگيرى شد و طالبان 
از تعرض و ادامة حمله بازماندند. حوالى ساعت ده شب نيرو‌هاى طالبان به سمت 
لواى س��ه كه مقر قول ‌اردو و قواى توپچى�� حزب وحدت بود، حركت كردند و 
تا حدود س��اعت ١٢ ش��ب توپچى حزب وحدت را بدون درگيرى اشغال كردند. 
پس از تماس‌هاى هيئت حزب وحدت با ملا بورجان، طالبان دوباره به قراگاه‌هاى 
خود برگش��تند. صبح روز پنجم تمامى غرب كابل در آرامش كامل به سر م‌ىبرد. 
نزد‌ىكيهاى ظهر قوماندان دادَى از نظاميان غند ٢ تحت قوماندانى ش��فيع از قصر 
دارالامان مخابروى تماس گرفت كه طالبان بيرون قصر آمده‌اند و از ما م‌ىخواهند 
تا سلاح‌هاى خود را تس��ليم كنيم. درخواست هدايت از طرف بابه‌مزارى داشت، 
بابه دستور داد سلاحتان را به هيچ كسن ندهيد. اگر درگيرى كردند، شما هم بزنيد.

درگيرى در قصر دارالامان ش��روع شد. بابه دستور داد مقدارى از نيرو‌هاى كمىك 
به دارالامان فرس��تاده شود. حدود دو ساعت درگيرى شد. گزارش آمد كه نيرو‌ها 
مقاومت نم‌ىتوانند و طالبان قصر را اشغال كردند. طالبان از سمت ده‌دانا و سفارت 
شورى نيز با حزب وحدت درگير شده و وارد مناطق تحت كنترل حزب وحدت 
شدند. مقاومت در برابر طالبان نتيجه نداد و بابه به تمامى نيرو‌هاى حزب وحدت 
دس��تور داد از درگيرى با طالبان خود‌دارى كرده، اجازه دهند طالبان در سنگر‌هاى 
حزب وحدت و در برابر ش��وراى نظار مس��تقر شوند. تا نيمه‌هاى شب طالبان در 
تمامى خطوط حزب وحدت مس��تقر ش��دند. ش��وراى نظار قبل از ظهر حملات 
خود را بالاى طالبان ش��روع كرد و س��نگر‌هاىي را كه در س��ه روز جنگ نتوانسته 
بود شكس��ت دهد، در ظرف حدود دو س��اعت شكس��ت و طالبان شروع به فرار 
كردند. سنگر‌هاى مقاومت غرب كابل توسط شوراى نظار درهم نشكست. طالبان 
س��نگر‌ها را اشغال كردند و پس از آن ش��وراى نظار با شكست‌دادن طالبان غرب 

كابل را تصرف كرد.
ام��ا دلايل س��قوط مقاومت غ��رب كابل در براب��ر طالبان: ١- س��ه روز جنگ با 
ش��وراى نظار و ش��هيد و زخم‌ىش��دن تعداد زيادى از نيرو‌هاى حزب وحدت و 
انتقالي‌افتن نيرو‌هاى كمىك از پشت جبهه به خطوط مقدم و نبود نيروى كافى در 
خطوط تماس با طالبان. ٢- اغفال ش��دن بابه‌مزارى در برابر نيت طالبان كه نتيجة 
گزارش‌هاى مس��ئولين سياسى�� و نظامى حزب وحدت بود. همة مسئولين حزب 
وحدت كه در تماس با هيئت رهبرى طالبان در قندهار و منابع ديپلوماتكي مرتبط 
با افغانس��تان بودند، تا آخرين لحظه براى بابه‌م��زارى گزارش م‌ىدادند كه طالبان 
ب��ا هزاره‌ه��ا و حزب وحدت به هيچ صورت خصومت ندارند و ش��رايط عادلانة 
ح��زب وحدت را درك مك‌ىنند. بابه‌مزارى ه��م باور يافته بود كه طالبان با حزب 
وحدت از در خصومت وارد نخواهند شد. ٣- گزارش‌ها و تبليغات نظامى طالبان 
ب��ه گونه‌اى در درون حزب وحدت طرح ش��ده بود كه از آن��ان نيروى غير قابل 
شكست تصوير مك‌ىردند، مثلا گزارشى را كه آقاى هاشمى قوماندان قول اردوى 
حزب وحدت از طالبان به دست آورده بود و م‌ىگفت گزارش دقيقى است، از اين 



قرار بود: در ميدان ش��هر ديده ش��ده است كه طالبان سنگرى را با نوع ناشناخته‌اى 
از راكت زده‌اند كه از آن سنگر فقط خاكستر باقى مانده است. در ريشخور در بين 
نيرو‌هاى طالبان دو نفر ديده شده‌اند كه لباس و كلاه پيلوتى بر سر و تن داشته‌اند 
و چشمان‌ش��ان س��بز بوده‌اند. ٤- تعداد زيادى از مسئولين سياسى و نظامى حزب 
وحدت از كابل خارج شده بودند، مثلا از ١٦٠ نفر اعضاى شوراى مركزى حزب 
وح��دت ١٦ عضو در كابل باقى مانده بودن��د. ٥- پنج‌صد نفر از نيرو‌هاى زبده و 
جنگى حزب وحدت كه اكثرا از نيرو‌هاى غند ٢ مربوط قوماندان ش��فيع بودند در 
غزنى مانده بودند. ٦- در مقابل شوراى نظار انگيزة بالايي براى دفاع وجود داشت 
تا از تكرار فاجعه‌اي ش��بيه فاجعة افش��ار جلوگيرى صورت گ��يرد؛ اما در مقابل 
طالب��ان با توجه به برخورد خوب آنان با مردم عادى تا آن زمان اين انگيزه وجود 
نداش��ت. بعلاوه ترس از اينكه اگر بيش��تر با طالبان درگيرى صورت بگيرد، زمينه 
براى شكسته‌ش��دن خطوط توس��ط ش��وراى نظار فراهم خواهد شد. ٧- اين ديد 
وجود داشت كه طالبان با تواناىي نظام‌ىاى كه دارند به آسانى شكست نم‌ىخورند.

- ش��ما تا آخرین لحظه‌های قبل از اسارت بابه‌مزاری با او بودید. در آخرین لحظه‌ها، به 
لحاظ روحی ایشان در چه وضعی بود؟

مرس��وم بود كه در روز‌ه��اى عيد بابه‌مزارى در ىكي از مس��اجد و يا روى حياط 
خان��ه‌اش از مردم پذيراىي م��ك‌ىرد و گروپ‌هاىي از اعضاى ش��وراى مركزى را 
ب��ا هداياىي، معمولا پول نقد ب��ه مقدار پنج يا ده‌هزار افغانى، به خانه‌هاى ش��هدا 
م‌ىفرس��تاد تا عيد را از ط��رف بابه‌مزارى تبركي بگويند و پ��ول نقد را به عنوان 
عيدى به فرزندان و يا بس��تگان ش��هدا بدهند. آخرين جنگ با شوراى نظار دقيقاً 
روز چهارم عيد فطر شروع شد و چون بابه‌مزارى از حملة شوراى نظار مطلع بود، 
فقط دو روز را براى عيدك‌ردن با مردم اختصاص داد. و به دليل اينكه تعداد كمى از 
اعضاى ش��وراى مركزى در كابل حضور داشتند، در اين عيد به خانواده‌هاى شهدا 
نيز س��ر زده نش��د. من در جنگ ٢٣ س��نبله در كابل نبودم، انجنير شير‌حسين )‌آته 
محمد‌حسي��ن‌( در همان جنگ شهيد ش��ده بود، ولى نتوانسته بودم سر مزارش در 
گلزار شهداى قلعة شهاده بروم. همين موضوع باعث شد تا از بابه‌مزارى خواهش 
كنم كه به دليل نفرستادن اعضاى شوراى مركزى به خانه‌هاى شهدا، از گلزار شهدا 
ديدن كند. بابه نيز سيد‌على را خواست و گفت پس از ختم ديد و بازديد با مردم، 
به گلزار ش��هدا خواهيم رفت. همراه با حدود بيس��ت موت��ر از نظاميان و اعضاى 
ش��وراى مركزى حزب وحدت به طرف گلزار شهدا حركت كرديم، بابه‌مزارى از 
سمت شرقى وارد گلزار شهدا شد. اولين باري بود كه بابه‌مزارى بر سر مزار شهدا 
م‌ىآمد، لحظه‌اى ايستاد و مزار شهدا را از نظر گذراند؛ بعد آهسته شروع به حركت 
كرد و از ميان مزار‌ها به س��مت غرب گلزار ش��هدا روان ش��د. مزارى م‌ىايستاد و 
مش��خصات شهيد را كه معمولا بر بيرق س��بز رنگى نوشته م‌ىشد، م‌‌ىخواند. بابه 
معمولا چابك و اس��توار راه م‌ىرفت و گام‌هاى بلند بر‌م‌ىداشت، اما بر مزار شهدا 
احساس مك‌ىردم پا‌هايش را به سنگينى مك‌ىشد، و رنگ صورتش روشن‌تر شده و 
اندوه عميق در نگاهش به خوبى ديده م‌ىشد. در آخرين روز مقاومت غرب كابل، 
س��اعت حدود ٢ بعد‌از‌ظهر فاصلة نيرو‌هاى ش��وراى نظار با خانه‌اى كه بابه‌مزارى 
در آن مس��تقر بود به ٧٠٠ تا ٨٠٠ متر م‌ىرسي��د. شوراى نظار در اطراف پل سرخ، 
كارته س��ه رسيده بودند. در كي موتر همراه بابه‌مزارى به سمت دارالامان حركت 
كرديم. در طول راه، مردم كه قس��مت عمده‌اي از آنان زنان و اطفال بودند، مانند 
سيل به سمت دارالامان و چهار‌آسياب در حال فرار بودند. حالت روحى بابه شبيه 
همان حالتى كه در گلزار شهدا ديده بودم، شده بود. رنگ صورتش روشن‌تر شده 
بود و اندوه در چش��مانش به خوبى ديده م‌ىش��د، ش��ايد بابه ىكي از سخت‌ترين 
لحظات زندگ‌ى��اش را در طول همين راه تجربه كرده باش��د. اما در موضع‌گيرى 
سياسى�� خود تا آخرين لحظه اس��توار و با‌ايمان باقى ماند و اين حالت روح‌ىاش 

تأثيرى بر تصميم و اراده‌اش نداشت. 
در طول راه برادر سي��د محمد‌حسي��ن رزمجو كه م‌ىگفت نامه‌اى از سفارت ايران 
ب��راى بابه‌م��زارى دارد به ما اضافه ش��د. وقتى در قلعة عباس��قل‌ىخان رسي��ديم، 
سي��د‌على نامه را براى بابه خواند. نامه به صورت تحقير‌آميزى نوش��ته ش��ده بود. 
ىكي از مواردى كه در نامه آمده بود، اين بود كه آيا وقت آن نرسي��ده اس��ت كه با 
ش��وراى نظار صلح كنيد؟! آيا وقت آن نرسيده است مشكلاتتان را با آقاى اكبرى 
و بخش ديگر حزب وحدت كه با ش��ما مخالف��ت دارند، حل كنيد؟! بابه‌مزارى با 
همان صلابت و ايمانى كه هميشه در صحبت‌هايش داشت از سيد‌على خواست تا 
جواب نامة س��فارت ايران را بنويسد؛ دربارة آتش‌بس با شوراى نظار گفت: آقاى 
رزمجو نمايندة ما در مركز شهر است؛ م‌ىتوانيد با او در مورد آتش‌بس و صلح با 
شوراى نظار مذاكره كنيد. در مورد آقاى اكبرى و ساير كسانى كه با او رفته‌اند، ما 
آن��ان را خائنين ملى مردم خود م‌ىدانيم و هيچ‌گونه راه بازگش��تى در بين مردم ما 

ندارند جز اينكه حاضر به محاكمه شوند.

-در م��ورد ماجرای اس��ارت باب��ه نیز روایت‌ه��ای مختلفی وج��ود دارد. باتوجه به آنچه 
گفتید، ماجرای اسارت بابه چگونه اتفاق افتاد؟ آیا بابه در حال خروج از کابل بود، یا از 
خود محدودة غرب کابل به اس��ارت گرفته ش��د، یا آنکه برای مذاکره با طالبان به چهار 

آسیاب رفته بود و طالبان در آنجا ایشان را به اسارت گرفتند؟

در خانة مقصودی، بابه مزاری س��ه نامه نوش��ت. نامة اول در جواب نامة سفارت 
ایران، که توسط برادر رزمجو فرستاده شد. نامة دوم، عنوانی ملابورجان بود که از 
مقصودی خواست به طالبان برساند. مقصودی وقتی نامه را گرفت، گفت که موتر 
ندارم و به ش��کلی می‌خواست با موتری که من به سمت کارته سه آمدم، به سوی 
طالبان برود. اما وقتی که من با موتر آمدم، مقصودی گفت، پس خوب اس��ت، من 
با بایسکل می‌روم. بابه مزاری گفت، که قصر دار الامان زیاد دور نیست و می‌توانی 
با بایس��کل بروی. نامة س��وم را عنوانی مردم نوشت. در این نامه از مردم خواسته 
شده بود که با سنگربندی بر سر کوچه‌ها و مقاومت در برابر شورای نظار و اتحاد، 

مانع از ورود آن‌ها به مناطق مسکونی شود. 
نامة سوم را از من خواست که به مسجد سفید و سایر مساجد برای مردم بخوانم. 
بابه مزاری از قیوم خواس��ت که مرا تا مس��جد سفید برس��اند. وقتی روی حویلی 
برآمدم، قیوم گفت اگر من بروم، س��یدعلی و بابه تنها می‌ماند. قیوم رفت تا یکی 
دیگری پیدا کند تا من را برس��اند. بعد از لحظه‌ای برگشت، و گفت که موتر آماده 
اس��ت و من به طرف مس��جد س��فید حرکت کنم. دریور، یکی از نظامیان حزب 
وحدت بود. ما وقتی به سمت قصر دارالامان حرکت کردیم، موتروان خیلی دلش 
نمی‌خواس��ت به سمت مسجد س��فید بیاید. چرا که همة مردم به سمت دارالامان 
در حال حرکت بود. من اما اصرار کردم که نامه را حتماً باید برس��انم. وقتی موتر 
در س��رک عمومی مقابل قصر دارالامان رسید، اخلاصی، ابراهیمی، حاجی سفر و 
بادیگارد حاجی‌ سفر، در حال حرکت به سوی دوغ‌آباد می‌رفتند. وقتی مرا دیدند، 
هرچهار نفر س��وار موتر شدند. اخلاصی به موتروان دستور داد که به سمت قلعة 
عباس‌قلی خان برویم. خیلی دیر ش��ده است. باید برای استاد مزاری کاری بکنیم. 
اما به محض اینکه موتر در سرک خامه وارد شد، خاموش شد و دیگر روشن نشد. 
همگی از موتر پیاده شدیم. خانه‌ای که بابه در آن قرار داشت، خانة سفیدرنگی بود. 
من به اخلاصی خانة بابه را نشان دادم ومن خودم پیاده طرف مسجد سفید آمدم. 
من س��رانجام خودم را به مس��جد سفید رس��اندم. به خادم مسجد گفتم بلندگوی 
مس��جد را روشن کن. بلندگو را روش��ن کرد و من پیام بابه را از بلندگو خواندم. 

چند جنازه در حیاط مسجد بود. هیچ‌کس به پیام واکنش نشان نداد. 
از آنج��ا به همان خانه‌ای که ش��ب قب��ل در آنجا بودم، رفتم. یک میل اس��لحه از 
آنجا گرفتم و رفتم طرف سرک پل سرخ.  سرکوچة مسجد سفید نیروهای حزب 
وحدت بود اما کارته س��ه به دس��ت شورای نظار س��قوط کرده بود. در کارته سه 
کس��ی با خانواده زندگی نمی‌کرد و همگی ب��ا فامیل برآمده بودند. تا نزدیکی‌های 
غروب با نیروهای ش��ورای نظار درگیری داش��تیم. از قوماندان‌ها فقط یک جنرال 
فهیمی حضور داشت؛ فهیمی دره‌صوفی، با یک میل راکت. بعد از غروب شورای 

نظار به سمت کارته سه، عقب‌نشینی کردند. 
نزدیک‌های غروب از س��ه راه علاءالدین م��ردم تردد می‌کردند. برخی‌ها می‌گفتند 
که نیروهای شورای نظار است. عده‌ای دیگر معتقد بودند که شورای نظار جرأت 
ندارد، که وارد این مناطق ش��ود. در همان زمان دیدم که دو هیلی‌کوپتر از مس��یر 
ده‌مزنگ به س��مت دارالامان رفت. تصورم این بود که آن‌ها محل س��کونت شهید 
م��زاری را پیدا کرده‌اند. به همین دلیل، به فهیمی دره‌صوف گفتم که این نیروها را 
شما سرپرستی کنید، من به سمت دارالامان می‌روم، تا گزارش خط مقدم جبهه را 
برسانم. وقتی به سمت مسجد می‌رفتم، یکی با عجله و ترس آمد گفت، نیروهای 
انوری و اکبری وارد کوچة مس��جد سفید شده‌اند. این‌ها همان نیروهایی بودند که 
از سه راه‌ علاءالدین آمده بودند. به همان، خاطر من به خانة خالة قیوم رفتم که با 
کمک خالة قیوم خود را به دارالامان برس��انم. به او گفتم که اگر مرا بگیرند، ش��ما 
بروید قلعة عباس‌قلی‌خان گزارش را به بابه برس��ان. خالة قیوم، زنی در حدود 50 
– 60 س��اله بود. با علاقه‌مندی قبول کرد و با هم به سمت دارالامان رفتیم. موقعی 
که مقابل مسجد سفید رسیدم، هوا تاریک شده بود و نیروهای انوری بایک تانک 
تایردار آمده بود و از مردم می‌خواس��ت که اسلحة شان را تحویل دهند و مردم را 

تهدید می‌کرد که اگر اسلحه را تحویل ندهند، مسؤولیت‌اش با خودشان است. 
آن‌ها متوجه من نش��د و من از آنجا رد ش��دم. وقتی به خانة مقصودی رس��یدیم. 
وقتی دروازه را تک تک کردم‌، پسر برادر مقصودی، در را باز کرد. پرسیدم که بابه 
کجاس��ت. به آرامی و به‌صورت درگوش��ی گفت همین‌جاست بیا. داخل که رفتم 
رفتم به اطاقی که بابه مزاری روز همان‌جا بود. اطاق خالی خالی بود. در آنجا پسر 
برادر مقصودی گفت. پس از این که تو رفتی، اخلاصی، ابراهیمی و حاجی س��فر 
آمدند و بعد از لحظاتی، با رهبرش��هید از خانه برآمدند و به طرف چهار آس��یاب 

حرکت کردند. 

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
10

ویـــژه نامه



شب را همانجا ماندم و فردا صبحش، با پسر برادر مقصودی رفتیم به چهارآسیاب. 
پس��ربرادر مقصودی به امید یافتن مقصودی و من به امید اینکه بابه مزاری را پیدا 
کنم. چ��ون فکر می‌کردیم که بابه مزاری برای مذاکره با طالبان آنجا آمده اس��ت. 
اما وقتی وارد بازار چار آس��یاب ش��دیم، همه می‌گفتند که بابه مزاری و ش��فیع را 
طالبان دس��تگیر کرده‌اند. بعد دیدم که بودن ما در چارآس��یاب بی‌فایده است، من 
طرف لوگر رفتم. یکی از سیدهای خوشی لوگر که با حزب وحدت ارتباط داشت 
و برای حزب وحدت سال�ح و مهمات تهیه می‌ک��رد، خانة او رفتم و فردایش به 
طرف پاکس��تان حرکت کردم. سر مرز پاکستان بودم که رادیو بی‌بی‌سی اعلان کرد 
که بابه شهید شد. من هرگز باور نکردم. احساس می‌کردم که این خبر دروغ است.
بعدها اما قیوم گفت، زمانی که اخلاصی، ابراهیمی و حاجی س��فر آمدند، تصمیم 
گرفتند که از کابل خارج ش��وند. همگی به طرف قصر دارالامان آمدیم. در مقابل 
قصر دارالامان به گروپ‌های س��ه چهار نفری تقسیم شدیم که خیلی جلب توجه 
نکند. من پیش��تر از بابه مزاری حرکت می‌کردم. پیش قصر دارالامان رسیده بودیم 

که یک موتر فلک��س واگون بقه‌ای، 
نزدیک من ایستاد کرد. دیدم که یکی 
از آشنا‌هاس��ت که در عقب موتر زن 
و فرزندانش است. خودش سر جلو 
ب��ود و برادرش در کنارش بود. از او 
خواستم که به جای من بابه مزاری را 
که در عقب من روان بود، سوار کند. 
برادر او از موتر پیاده شد. بابه مزاری 

اول س��وار ش��د و سیدعلی بعد از بابه سوار شد. چون چوکی موتر کوچک‌ است، 
سیدعلی به شکلی نشسته بود که پشتش به طرف دروازه بود. 

بعد اینها رفتند و در اولین پوستة طالبان، در دوغ‌آباد، طالبان موتر را متوقف کردند 
و بابه مزاری را شناسایی کرده و از موتر پیاده کردند. این بود ماجرای اسارت.

- تشکر از شما که وقت خود را در اختیار روزنامه قرار دادید.

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
11

ویـــژه نامه

شب را همانجا ماندم و فردا صبحش، با پسر برادر مقصودی رفتیم به چهارآسیاب. پسربرادر مقصودی 
به امید یافتن مقصودی و من به امید اینکه بابه مزاری را پیدا کنم. چون فکر می‌کردیم که بابه مزاری 
برای مذاکره با طالبان آنجا آمده اس�ت. اما وقتی وارد بازار چار آس�یاب شدیم، همه می‌گفتند که بابه 
مزاری و ش�فیع را طالبان دس�تگیر کرده‌اند. بعد دیدم که بودن ما در چارآس�یاب بی‌فایده است، من 
طرف لوگر رفتم.

اشاره:         گزارشی از خلیل پژواک 							     
آخرین تصویری که از او درخاطره‏ها ماندگار شد، نگاه پرمعنا، به سمت دوردست و انباشته از یأس و حیرت است. با پاهای بسته و دو جلادی که قصد کشتنش 
را کرده‌اند. مردی که س�الها در جس�تجوی عدالت بود، س�رانجام سر از چهارآسیاب در‌آورد. به زنجیر بسته شد و بعد جسد بی‌جانش را از غزنی تا بامیان و از 
آنجا به س�مت زادگاهش بلخ، بر ش�انه‏ها حمل کردند و این طور ش�د که تجسم عینی عدالت و برابری، درسرزمین بی‌عدالتی‏ها و تبعیض از میان رفت.  استاد 
عبدالعلی مزاری در بلخ به دنیا آمد. مکتب خانگی را در چهارکنت فرا گرفت و درس�ت در هنگام فراگیری علوم دینی، با ش�هید س�ید اسماعیل بلخی آشنا شد. 
دوران سربازی‌اش را در پکتیا گذراند و برای فراگیری دانش دینی، به نجف و پسان‌تر قم رفت. دو جایی که مرکز علوم اسلامی شیعیان بود. هنگامی که موجی 
از نفرت و انزجار از حاکمیت دست‌نش�اندۀ روس�یۀ ش�وروی در میان مردم، نضج گرفته بود، به میان مردم رفت. 11 س�ال تمام جنگید و در شکست نیروهای 

سرخ، نقش انکارناپذیری ایفا کرد.
آخرین سرباز ارتش سرخ که از آمو گذشت، مزاری نیز به جستجوی گمشده‌اش )عدالت و برابری( پرداخت. چیزی که از گمشدنش آنقدر می‌گذشت که مردم 
نتوانند به یادش بیاورند. اس�تاد مزاری، عدالت و برابری‌خواهی را از میان مردم و اکثریت مانده در حاش�یه، به متن سیاس�ت و رهبری وارد کرد. به این ترتیب، 
مزاری مردی که باید دیگران از او عدالت می‌خواس�تند، خودش به تنها صدای عدالت‌خواهی بدل ش�د و در میان مردم ماند تا با هم برای برابری مبارزه کنند. 
مبارزه‌اي که او را به تجس�م تمام و کمال عدالت و برابری‌خواهی بدل کرد. و به این ترتیب، مزاری بر تمام رس�م و س�نت سیاسی کشور پشت کرد. سنتی که 
حاکم دست در جیب محکوم دارد و شهروند رعیت محض است. مضاف بر آن، مزاری سوره‌اي را که یک قرن تمام مسکوت مانده بود، به زبان آورد؛ هزاره‌بودن 
نباید جرم باشد. و چنین شد که بزرگ‌ترین جرم مزاری، نفی جرم از انسان هزاره شد. با این حال، مزاری حاضر بود بهای تمام عصیان‌هایش را بپردازد و عبور 

کالبد بی‌جانش در یخبندان هزاره‌جات از غزنی تا بامیان و بلخ، گویای واقعی پرداخت این کفاره است.
نوزده سال پس از مزاری اما، هنوز آخرین روزهای سال در خاطرۀ بسیاری‌ها چونان لحظۀ فراموش‌ناشدنی ثبت شده است. روزی که مزاری رفت و پسان‌تر، 
کم نبودند کس�انی که او را متهم به زود رفتن کردند و گفتند: »رفتی بابه، وقت رفتن زود بود«. نوزده س�ال پس از مزاری، فرصتی اس�ت برای بازخوانی نگاه 
ش�هروندان به ایش�ان. به همین دلیل، سراغ ش�هروندان کابل رفته‌ام و از گروه‌های مختلف سنی و اجتماعی پرسیده‌ام، مزاری چه کسی بود؟ چه ویژگی‌هايی 
داشت و سرانجام حس شما در مورد مزاری چیست؟ پاسخ به این پرسش‌ها، نشان‌دهندۀ جایگاه او درمیان مردم و چگونگی نگاه مردم به او خواهد بود. این 
که مزاری در نزد مردم از چه جایگاهی برخوردار است و چقدر مردم او را قبول داشته‌اند. به‌خصوص نسلی که پس از مزاری روی کار آمده و شناختش از مزاری 

را از کتاب‌ها، یادداشت‌ها و ویدیوهای باقیمانده از دوران حیات استاد مزاری می‌گیرند.



م��زاری چیزی نمی‌خواس��ت کدام تعمی��ر یا کدام  محرم‌علی حسینی
دارای��ی... مانن��د رهب��ران امروزی ب��رای خودش کلان محل:

س��اختمان و برج نس��اخت. از مزاری هیچ چیزی 
نمانده به جز یک دختر... رهبری بود که صلح می‌خواست. شعارش عدالت بود و 

من به یاد ندارم که او جنگ خواسته باشد. 
رهبری بود که عدالت می‌خواست. رهبری بود که حق کل ملیت‌ها را می‌خواست. 
مانند مزاری هیچ‌وقت دیگر کس��ی پیدا نمی‌ش��ود. هیچ‌ کس��ی فعلا به بابه رسیده 
نمی‌تواند. مصارف بیجای می‌کنند. به مردم وعده می‌دهند اما هیچ عمل نمی‌کنند. 

مزاری مرد عمل بود.

مزاری گفت که هیچ وقت از حق ملت خود گذشته  شجاعی
نمی‌تواند. به مردم گف��ت که اي ملت! تا زمانی که نجار:

من هستم، شما را تنها نمی‌گذارم و تا زمانی که حق 
ش��ما را نگرفته‌ام، آرام نمی‌نش��ینم. در حال حاضر مانند مزاری هیچ کسی را دیده 
نمی‌توان��م. در زمان او، تمام ملت فعال بود. او ه��ر کس را می‌پذیرفت. مرد بود. 
هزاره‌بودن جرمي بود که او این جرم را برداش��ت. مذهب تش��یع را او به دیگران 

معرفی کرد و زمینۀ قانونی‌شدن آن را مساعد ساخت.
ش��خصیت برجستۀ افغانس��تان بود. یک رهبری بود که برای منافع شخصی خود 
نمی‌جنگید. برای حفظ منافع ش��خصی خود، هیچ وقت تلاش نکرد. دردش، درد 
م��ردم بود. مزاری م��ردم را به صحنه آورد. برای مردم فهماند که باید برای گرفتن 

حق خود، به صحنه باید بیاییم. 
م��زاری در غ��رب کابل آمد که از حقوق ما دفاع کن��د. از حقوق تمام مظلومان و 

کسانی که مورد ظلم قرار گرفته بودند. او یک رهبر واقعی بود. 

اس��تاد مزاری برای حق ملت جنگید. فکر نمی‌کنم  حبیب الله
مانند شهید مزاری کسی فعلا وجود داشته باشد. او دکاندار:

جس��ور بود، با‌ش��هامت بود و از گفت��ن کلمۀ حق 
نمی‌ترسید. ما به همچو انسانی زیاد نیاز داریم. وقتی آدم سیاست فعلی افغانستان 
را می‌بیند، بیش��تر ب��ه وجود یک آدم پاک و راس��تکاری مانند م��زاری [خود را]  
نیازمند احس��اس می‌کند. عمده‌ترین خصوصیتش که مورد علاقۀ من اس��ت، این 
اس��ت که منافع شخصی نداشت. کسی که ازخودگذری داشته باشد برای ملت، از 

نظر شخصیتی، یک آدم شایسته است.

مزاری برای نفی تبعیض، عصبیت قومی و بلندکردن  قاسم
فریاد محرومان، مب��ارزه کرد. من هرچند که در آن بهنود:

دوران نب��وده‌ام، ام��ا وقت��ی در مورد ش��خصیت، 
مبارزات و تلاش��های ایشان برای تأمین عدالت اجتماعی، وحدت ملی و برادری، 
می‌ش��نوم، احساس می‌کنم که حضور مزاری یا کس��ی مانند او یکی از مبرم‌ترین 

نیازهای ماست. 
زیرا، امروز بیشتر از هر وقت ديگر نیازمند همدیگر‌پذیری و زندگی مسالمت‌آمیز، 
هس��تیم. در این راه، فقط آموزه‌های رهبر ش��هید اس��ت که می‌تواند راهگشای ما 
برای پیمودن این مس��یر باشد. از دیگر خصوصیت‌های شخصیت مزاری، صداقت 
در کارش و متعه��د به منافع م��ردم بود. فکر نمی‌کنم که در این زمینه ضرورت به 
ثبوت تاریخی نداریم، بلکه زندگی ش��هید مزاری و وضعیت زندگی فامیل‌ش��ان، 
خ��ود گویای این حقیقت اس��ت که مزاری به هیچ وج��ه از قدرت و منابع حزب 

برای شخص خودش و خانواده‌اش استفاده نکرده است. 

شهید مزاری، آدم فهمیده، آدم متدین و باایمان بود.  محمدایوب
دنی��ا می‌گوید، کل مردم می‌گوید که او یک انس��ان دکاندار:

وارس��ته بود. مانند استاد مزاری در افغانستان فعلی 
کس��ی را نمی‌بینم. ما سخت نیازمند انسانی مانند مزاری هستیم. او همه را دوست 
داش��ت و کسانی که در اطرافش بود را بارها نوازش می‌کرد و هم‌صحبت می‌شد. 
از مردم شنیدم که او فقط یک بار از منابع حزب برای برآورده‌کردن آرزوهای یک 
شخص استفاده کرد. موترش را به شهید جواد ضحاک داده بود تا عروسش را در 
آن بی��اورد و م��ردم بارها این اتفاق را در بین خود زمزمه می‌کردند. ش��هید جواد 
ضح��اک نزدیک‌ترین فرد نظامی ب��ه مزاری بود و همیش��ه همراهش بود، او این 
افتخار را داش��ت که در روز عروسی‌اش، عروس��ش را با موتر مزاری به خانه‌اش 

برُد.

قب��ل از هر چیز باید این را بگویم که در جهان، در  نوروزعلی کریمی
میان میلیاردها انس��ان بعضی‌ها یافت می‌ش��وند که شاعر و دانشجو:

می‌توانند فریاد مش��ترک میلیون‌ها انس��ان را بلند کنند. مزاری یکی از آن اشخاص 
بود که در س��طح افغانستان توانست فریاد و خواست حداقل چند میلیون انسان را 
بلند کند. از دیدگاه من، شهید مزاری کسی بود که فراملیتی می‌اندیشد. ایشان برای 
بهبود وضعیت تمام مردم فکر می‌کرد. استاد شهید به خصوص برای التیام‌بخشیدن 
به درد هزاره‌ها تلاش کرد؛ چون هزاره‌ها یکی از قشرهای ستمدیده در افغانستان 
ب��ود و نی��از مبرم به این بود که کس��ی پیدا ش��ود تا درد مردم را فریاد بکش��د و 
دادخواهی کند. مزاری دقیقاً همین کار را کرد. ش��هيد مزاری فراملیتی می‌اندیشید 
که این خیلی مهم اس��ت. مزاری در پهلوی این که خوش��بختی قوم خودش یعنی 
ش��یعه‌ها و هزاره‌ها را می‌خواست، خوشبختی اقوام دیگر و باشندگان افغانستان را 
هم می‌خواس��ت. شک ندارم که استاد شهید، خوشبختی هزاره‌ها را در خوشبختی 
دیگران می‌دید. علی‌رغم این که هر کس ویژگی‌های خاص خود را دارد و از این 
رو، هیچ کس جای کسی دیگری را گرفته نمی‌تواند اما، جایگاه مزاری با توجه به 
خصوصیت‌های عمده‌اي که داشت، خالی است. علاوه بر این، نیاز است که کسی 
مانند ایش��ان در سیاس��ت امروز پیدا شود که فریاد مش��ترک انسان‌ها را بلند کند، 

منفعت عمومی را ترجیح بدهد نسبت به منافع شخصی خودش.

من اس��تاد مزاری را از نزدیک ندیدم، چون مهاجر  کاوه ایریک
بودم. وقتی که اس��تاد در افغانس��تان ب��ود، ما فقط شاعر:

می‌توانستیم از دور، بعضی مسایل را درمورد استاد 
بش��نویم. و می‌شنیدیم که دارد مبارزه می‌کند برای حق‌خواهی یک قوم در کشور. 
و توقعش این اس��ت که آن قوم باید در سرنوش��ت سیاس��ی خودش، سهم داشته 
باش��د. و در هر چیزی که در یک کشور است، مسایل اقتصادی، سیاسی و مسایل 
دیگر، س��هیم باشد و تصمیم بگیرد. این که شما بیایید یک قوم را جدا بکنید و به 
آنها اجازه ندهید که در سرنوشت مملکت دخیل باشد، یک نوع بی‌انصافی است؛ 
نمی‌ش��ود در مورد این رفتار، کلمه‌اي گفت، هر چیزی بگوییم کم اس��ت. ش��هید 
مزاری، کسی بود که مبارزه می‌کرد برای حق خود و در عین زمان حق دیگران را 
هم به رس��میت می‌شناخت؛ یعنی تنها برای خودش حق نمی‌خواهد. حق دیگران 
را ه��م می‌خواهد و فکر می‌کند که اگر من به عنوان یک قوم در سرنوش��ت خود 
س��هم دارم، دیگران هم باید س��هم داشته باشند. و به دیگران هم باید اجازه داد که 
در مس��ایل ملی اش��تراک داشته باش��ند. آن طوری که من در کتابهایی که درمورد 
ایشان نوشته شده است، خواندم، دیدگاهشان یک‌طرفه نبوده؛ دیدگاهش این بوده 
که همه در کش��ور سهم داشته باش��د و سرنوشت کشور را همه تعیین کنند. شاید 
م��زاری که اول به مبارزه ش��روع کرد، چنین تفکری همزمان با پیش��رفت مبارزه، 
کم‌کم ش��کل گرفت و درکش از مسایل بیشتر شده و هدفش یک هدف والا شد. 
ش��اید در ابتدا تنها برای قوم خودش حق می‌خواسته، اما به مرور زمان پخته شد. 
درمورد شرایط فعلی هم، نباید عجله کنیم برای داشتن چنین رهبری. اجازه بدهیم 
که شخصیت‌ها کم‌کم رشد کنند و بگذاریم شخصیت‌هايی که در جاهای مختلف 
دارن��د فعالی��ت می‌کنن��د، کم‌کم ش��کل بگی��رد. و دیگر ای��ن که م��ردم هم در 
شخصیت‌س��ازی افراد نقش دارند. مردم وقتی خواس��ته‌های خود را مطرح کنند، 
حرف بزنند، کم‌کم بر ش��خصیت‌های کنونی هم تأثیر می‌گ��ذارد و آنها می‌توانند 

رهبری کنند.

مزاری برای نفی تبعیض، عصبیت قومی و 
بلندکردن فریاد محرومان، مبارزه کرد. من هرچند 

که در آن دوران نبوده‌ام، اما وقتی در مورد شخصیت، 
مبارزات و تلاشهای ایشان برای تأمین عدالت 

اجتماعی، وحدت ملی و برادری، می‌شنوم، احساس 
می‌کنم که حضور مزاری یا کسی مانند او یکی از 

مبرم‌ترین نیازهای ماست. 

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
12

ویـــژه نامه



من به عنوان کسی که  بصیربیتا
تجربۀ بودن با اس��تاد خبرنگار:

مزاری و هم‌نس��لی با 
ایش��ان را ندارم، در مورد شخصیت ایشان، کتاب یا 
تصوی��ر یا ویدیویی دیده‌ام؛ به نظر من مزاری فردی 
ب��وده که به درد همان روز می‌خورد، کس��ی بود که 
ب��رای زمانش خوب بود و امروز نمی‌تواند به عنوان 
یک رهبر، الگوی ام��روزی برای رهبری و مدیریت 
باش��د. م��زاری را به عن��وان رهبری می‌شناس��م که 
مخص��وص روزگار خود ب��ود. و چون من به عنوان 
کسی که به عدم خشونت اعتقاد دارم، از این نظر، در 
راستای عدم خشونت، استاد مزاری ناموفق بود. زیرا 
ب��ا به دوش گرفتن تفنگ و تش��ویق ک��ردن دیگران 
برای استفاده از تفنگ که ابزار جنگیدن است، باعث 
شده است که من او را در مسیر اجتناب از خشونت، 
ناکام بدانم. و احس��اس می‌کنم استاد مزاری از سنی 
هم گذش��ته بود ک��ه بتواند به رویک��رد مدنی روی 
بی��اورد. به همین دلیل، کس��انی که با اس��تاد مزاری 
هم‌جبهه بودند، تا هنوز باور دارند که باید سال�ح به 
دست گرفت و برای به دست آوردن حق خود، مانند 
دوران جن��گ باید عمل کرد. مزاری می‌توانس��ت از 
راهکاره��ای خیل��ی کم‌خش��ونت‌تر و صلح‌آمیز‌تر 
اس��تفاده کند. از نظر من البته به عنوان کس��ی که از 
نس��ل نو اس��ت، اهدافش به عنوان یک انس��انی که 
می‌خواسته یک اقلیت انسانی را از وضعیت نا‌بسامان 
بیرون بکش��د، یک فرد قابل احترام و ستایش است. 
اما روشش برای رسیدن به هدف روش درستی نبوده 

است.

بس��یار یک ش��خص  محمدعلی
متدی��ن و جه��ادی و دکاندار:

بود. کسی  آدم خوبی 
بود که دلس��وز جامعه و مردم بود. تا امروز مردم از 
استاد مزاری و کارهایش راضی‌اند. به نظر من استاد 
مزاری، زیادتر می‌خواس��ت که حق به حق‌دار برسد. 
حقوق مردم برآورده ش��ود و وحدت ملی به وجود 
بیاید. من از شیوۀ مبارزه و کارهای استاد مزاری زیاد 
راضی هستم. کسی که جانش را فدای مردم و حقوق 
مردم کرد و در راه مبارزه برای احقاق حق، جانش را 
از دس��ت داد. من فکر می‌کنم که کس��ی جای استاد 
مزاری را گرفته نمی‌تواند. ایش��ان واقعاً یک انس��ان 

متقی بود.

شهید مزاری، آدم فهمیده، آدم متدین 
و باایمان بود. دنیا می‌گوید، کل مردم 
می‌گوید که او یک انسان وارسته بود. 
مانند استاد مزاری در افغانستان فعلی 
کسی را نمی‌بینم. ما سخت نیازمند انسانی 
مانند مزاری هستیم. او همه را دوست 
داشت و کسانی که در اطرافش بود را 
بارها نوازش می‌کرد و هم‌صحبت می‌شد. 
از مردم شنیدم که او فقط یک بار از منابع 
حزب برای برآورده‌کردن آرزوهای یک 
شخص استفاده کرد. موترش را به شهید 
جواد ضحاک داده بود تا عروسش را در آن 
بیاورد و مردم بارها این اتفاق را در بین 
خود زمزمه می‌کردند.

استاد مزاری برای حق ملت جنگید. فکر 
نمی‌کنم مانند شهید مزاری کسی فعلا وجود 
داشته باشد. او جسور بود، با‌شهامت بود و 
از گفتن کلمۀ حق نمی‌ترسید. ما به همچو 
انسانی زیاد نیاز داریم.





سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
13

ویـــژه نامه

نسلی پس از
 محمد عصیان

کودک سیزده‌ساله‌اي بیش نبودم که در گرامیداشت از شهادت بابه‌مزاری 
مقاله خواندم. خاط��رات ‌‌آن روز و الَمي که از این مصیبت بر خود حس 
می‌ک��ردم، هنور مرا رها نکرده اس��ت. به لحاظ عاطفی هن��وز با آن روز، 
با گذش��ت نوزده سال نتوانس��تم فاصله بگیرم و نمی‌توانم فاصله بگیرم. 
خاط��رات تلخ آن روز در لحظه‌لحظة زندگی‌ام حضور دارد. و به صورت 
ناخود‌آگاه نیز به مزاری و نخس��تین خبر مرگ ش��هید مزاری می‌اندیشم. 
روزی که بی‌بی‌سی خبر شهادت بابه‌مزاری را نشر کرد، تمام مردم روستایی 
من لباس عزا به تن کرده بودند. اکنون، از آن روز نوزده سال گذشته است؛ 
اما اندوه ش��هادت بابه‌مزاری همچنان برای تم��ام عدالت‌خواهان تازه‌اند. 
هنوز صدای عدالت‌خواهی شهید مزاری در کوه، دشت و کوچه‌های این 
دیار می‌پیچد. همه‌س��اله عدالت‌خواهان در گوشه‌گوشة جهان در سوگ 
مرگ این مرد از تبار عدالت، سوگواری می‌کنند و اندیشه‌های شهید مزاری 
بازخوانی می‌ش��ود. دیگر، شهید مزاری با اندیشه‌ها و فداکاری‌هايی که از 
خود بر جا گذاش��ته، جاودانه شده اس��ت. زیرا، شهید مزاری مسیری را 
برای مردم افغانستان گشوده است که داشتن زندگی سعادتمند را گریزی 
از آن نیس��ت. در نوزده س��ال الَم و سوگواری شهادت بابه، متون زیاد در 
بازخوانی ش��هید مزاری تولید شده اس��ت. از این منظر نیز، شهید مزاری 
یکی از نخس��تین رهبران این سرزمین است که بیشترین تأثیر را در تولید 
متن داشته است. اما با پیدایش و خلق تمام این آثار، ما هنوز از بازخوانی 
اندیشه‌ و کنش شهید مزاری، بی‌نیاز نشده‌ایم. تأملات در مقوله‌هايی را که 
شهید مزاری وارد ادبیات سیاسی افغانستان کرده است، نیاز به خوانش و 
بازخوانی دارد. این نوشتار نیز سیاهه‌ای است برای گشودن پنجره‌اي برای 

خوانش شهید مزاری. 

پرسش این است که میراث شهید مزاری برای نسل پس از مزاری چیست؟ 
پاسخ به این پرسش و شکافتن جامع میراث مزاری در پیوستار به نسل پس 
از مزاری هم از توان صاحب این نوشتار بیش است. و همچنان پاسخ به 
این پرس��ش در حوصلة یک مقاله، تلاشی است ابلهانه. این نوشتار کوتاه 
کوششی است برای اشاره به گوشة کوچکي از این پرسش. در این نوشتار، 
ابتدا برای رفع س��وء‌تفاهم از واژة نس��ل پس از مزاری اشاره به این نکته 
ضروری اس��ت؛ زیرا؛ این واژه در این نوش��تار، اشاره به تمام افراد ساکن 
این سرزمین دارد که مزاری پیش از آنها به شهادت رسیده است. من فکر 
می‌کنم، ایدة نس��بت انسان افغانس��تانی پس از مزاری با شهید مزاری که 

برخی از اندیشمندان مطرح می‌کنند، 
راهگش��اترین مقول��ه در فهم میراث 
ش��هید مزاری است. به عبارت دیگر، 
مهم‌ترین میراث ش��هید مزاری برای 
نس��ل پس از وی، این تعيین نس��بت 
ش��هروندان این س��رزمین با ش��هید 
مزاری اس��ت. مهم نیست که نسبت 
نس��ل پس از مزاری با مزاری از چه 
الگو پیروی می‌کند. بل مهم این است 
که شهید مزاری تنها رهبری است که 
برای تمام نسل‌های پس از خود تعیین 
تکلیف کرده اس��ت. به این معنی که 
ش��هروند درگیر با قضایای سیاس��ی 
افغانس��تان، نمی‌تواند در سرنوش��ت 
سیاس��ی این کشور، بدون یک تعيین 
نسبت با اندیشه‌ها و آرمان‌های شهید 

مزاری کاری سیاسی کند.

ممکن اس��ت نس��بت نس��ل پس از 
مزاری با مزاری از سر ستیز و دشمنی، 
یا ممکن اس��ت از س��ر وف��اداری و 
محبت ب��ه آرمان‌های ش��هید مزاری 
باشد. بنابراین اندیشه‌ها و آرمان‌های 
ش��هید م��زاری محکي اس��ت که به 
میانجی آن با همدیگر یکی می‌شویم؛ 
و دش��منان ش��هید مزاری نیز با این 
محک دیگری می‌ش��وند. به عبارت 
دیگ��ر، ام��روز اندیش��ه‌های مزاری 
برای نس��ل پس از م��زاری، خود به 
انضمامی‌ترین محک در تمایز خودی 
و غی��ر، بدل ش��ده اس��ت. بنابراین 
می‌توان اندیش��ه‌ها و عملکرد شهید 
مزاری را به مثابة مهم‌ترین نقطة عطف 
در تاریخ افغانستان به یادها سپرد. زیرا 
شهید مزاری با مطرح‌کردن مقوله‌هايی 
چون حق��وق زنان، دسترس��ی زنان 
ب��ه تحصی��ل، مش��ارکت زن��ان در 
سرنوشت‌شان، رفع انحصارطلبی‌های 
سیاسی، عدالت اجتماعی و مشارکت 
مردم در انتخابات و مش��ارکت تمام 
اقوام ساکن در این کشور در سرنوشت 
سیاسی‌شان، صفحة جدیدي در تاریخ 
این کشور گشوده است. با کمک این 
مقولات، می‌توان به یک دس��ته‌بندی 
منطقی‌تر نسبت به دوستان و دشمنان 

مزاری هم دست یافت. 
‌‌‌اف��راد و گروه‌هايی که با این مقوله‌ها 
احس��اس وف��اداری می‌کنن��د، ‌آنه��ا 
رهروان شهید مزاری‌اند و برعکس آن، 
افراد و گروه‌هايی که با این مقولات از 
سر ستیز کنار می‌آیند، دشمنان شهید 
مزاری‌اند. س��ر‌انجام اینک��ه یکی از 
مهم‌تری��ن میراث‌های ش��هید مزاری 
برای نسل پس از مزاری، مطرح شدن 
گفتمانی بر محور مقولات مطرح در 
اندیش��ه‌های شهید مزاری و همچنان 
جری��ان یا جریان‌های رقیب که س��رِ 
س��تیز و ناس��ازگاری با این مقولات 
دارند، می‌باشد. این مهم، بیشتر شهید 
مزاری را ماندگار کرده است و سبب 
شده است که س��ایة شهید مزاری بر 
تمام طرح‌های سیاس��ی نسل پس از 

مزاری، خود را نشان دهد.



توسلی غرجستانی، استاد دانشگاه

پیش درآمد
هرچند دورة کوتاه حکومت مجاهدین )از سال 1371 تا 1376( به دورة جنگ‌های داخلی 
معروف و ش��ناخته ش��ده است و ش��هروندان کابل بیش از دیگران، این دورة پر‌التهاب و 
ویران‌گر را با جان و روان خود لمس کرده‌اند؛ و اینک پس از دو دهه از تراژیدی کابل، در 
عصر دموکراسی و تأثیر آرای مردم بر تعیین سرنوشت آیندة کشور، عاملان و مباشران کشتار 
و تجاوز به مردم بیگناه کابل به ویژه افشار، کردار و رفتار خود را با عنوان حکومت مشروع 
و قانونی تزکیه نموده و خود را از مس��ئولیت تاریخی آن مبرا می‌دانند. همان کسانی‌که به 
عنوان فرمانده و سخنگوی دولت به اصطلاح مشروع، در خلق دراماتیک تراژیدی افشار و 
غرب کابل دست داشتند، اینک بدون پشیمانی از کردار گذشتة خود دست یاری به سوی 
قربانیان آن دراز كرده تا با تکیه بر آرای آنان بر مرکب مراد خویش بیاسایند. هرچند برخی از 
عاملان و رهبران به اصطلاح مجاهدین که به نحوی مستقیم در این تراژیدی نقش داشته‌اند، 
دیگر در میان ما نیستند و آنان که تاکنون در قید حیات هستند، با همان افکار گذشته با رنگ 
و لعاب دموکراسی به دنبال کمایی آرای این مردم برآمده‌اند که همراهی و همدلی با آنان 
در این مقطع تاریخی بسی جای تأمل است. افزون بر جنبة تراژیدیک حوادث غرب کابل، 
این حوادث از بعد و زاویه‌ای دیگر برای مردم ما مفهوم دیگری نیز می‌تواند داشته باشد. 

به س��خن دیگر، گذشته از ویرانگری و تراژیدی‌آفرینی حوادثی که در کابل به وجود آمد، 
در غرب کابل مقاومت جانانۀ سه‌س��اله ش��کل گرفت که به یک معنا و مفهوم می‌توان آن 
را در ادامة س��ه س��ال مقاومت ارزگان، دایه و فولاد تلقی کرد؛ با این تفاوت که مقاومت 
سه‌س��الة ارزگان، دایه و فولاد با تبان��ی زر و زور و تزویر )امکانات و منابعی که از طریق 
دولت انگلیس به ‌دست حکومت وقت می‌رسید، قشون تا به دندان مسلح دولتی و قبایلی و 
رنگ و لعاب مذهبی‌دادن به این تراژیدی و برجسته‌کردن جنبة مذهبی آن توسط مذهبیون 
درباری( آن زمان در هم شکس��ت و پیامدها و برایندهای منفی آن نزدیک به یک قرن در 
تار‌و‌پود مردم هزاره رس��وخ کرده و س��نگینی انداخت. اما مقاومت سه‌سالة غرب کابل به 
رهبری ش��هید استاد مزاری، حماسة ماندگار ارزگان را یک گام به جلو راند و این باور را 
در مردم هزاره که یک قرن در حال سکوت، سکون و پایمال‌شدن هویت تاریخی، قومی و 
مذهبی‌شان بودند، یک بار دیگر برازمندتر و استوارتر از گذشته به میدان تعیین سرنوشت 
کشاند. و با اهدای خون بهترین جوانان و فرماندهان این مردم، باور تحمیلی تاریخی را که 
بر مردم ما همچون شب دیجور سایة ظلمانی خود را گسترانده بود، زدود و یک بار دیگر 

هویت تاریخی مردم هزاره را زنده کرد.
 

مقاومت غرب کابل و تعیین سرنوشت
هرچند مقاومت سه‌سالة غرب کابل نیز همچون ارزگان با ترفند مثلث زر و زور و تزویر 
در محاق قرار گرفت و رهبر مقاومت جان خود را بر سر پیمان با مردم خویش در قربانگاه 
عدال��ت اجتماعی، وح��دت ملی و احیای هویت تاریخی تقدیم ک��رد، اما برایند مثبت و 
تاریخی آن را می‌توان در فردای سقوط رژیم طالبان به تماشا نشست! اگر در فردای سقوط 
رژیم طالبان، هزاره‌ها در قالب هویت قومی و مذهبی در قرارداد بن، در قانون اساسی، در 
دولت موقت، در کابینة اول و دوم به عنوان بخشی از هویت تاریخی و واقعیت اجتماعی 
و راه‌حل چالش افغانس��تان در نظر گرفته می‌ش��ود، نتیجه و ثمرة سه سال مقاومت استاد 
مزاری، همس��نگران و همرزمان وی با پش��توانة بی‌دریغ و بی‌شائبة مردم شریف و مظلوم 

غرب کابل می‌باشد.
اگر بگويیم سه سال مقاومت در غرب پایتخت، ثقل سیاسی کشور مردم ما را به اندازۀ 250 
سال به پیش راند، حرفی گزاف نگفته‌ایم. اگر امروز مردم ما به عنوان یک شهروند، هویت 
تاریخی ـ نژادی و مذهبی‌ش��ان در کنار س��ایر اقوام و ملیت‌های س��اکن در قانون اساسی 
افغانستان به رسمیت شناخته شده و حضور با نشاط اما اندک آنان در عرصه‌های مختلف 
علمی، فرهنگی، سیاسی، اجتماعی، هنری، ورزشی و اقتصادی، مرهون مقاومت سه سالة 
غرب کابل که نماد مقاومت س��ه سدة تاریخی مردم ماس��ت، می‌باشد. سیری در گذشتة 
این مردم و کنکاش��ی به گذشته هویت تاریخی و تعمق در رویدادهای آن، ما را به باور و 

اعتقادمندی گفتۀ فوق کمک میك‌ند. 
از باب نمونه در اینجا تنها به چند مورد اشاره می‌شود.

در تاریخ پر فراز و نشیب این مردم می‌خوانیم که زمانی وکیلان انگشت‌شمار دورة دوزادهم 
ش��ورای ملی مردم هزاره، از وزیر معارف وقت ظاهرشاه در سال 1344 ش، تقاضای یک 
باب لیسه برای کل هزاره‌جات در پنجاب میك‌ند، وزیر موصوف بعد از مدتها پاسخی که 

به آنان می‌دهد این است که اگر من برای مردم هزاره یک باب لیسه در نظر بگیرم، خانوادة 
شاهی و دربار به من می‌خندند. )سیمای ارزگان، توسلی غرجستانی، ص135( یا زمانی که 
فیض‌محمد کاتب هزاره، مورخ وقت دربار، در جلسة قانون اساسی پغمان مطرح می‌کند 
که در قانون پیشنهادی، مذهب شیعه همانند ادیان عیسوی و هندوئیزم به عنوان یک مذهب 
برای پیروان آن آزاد باش��د )نه به حیث یک مذهب رس��می(، رجاله‌های درباری به جرم 
جاری‌شدن این کلمه بر زبان کاتب، وی را تا سرحد مرگ مورد لت‌و‌کوب قرار می‌دهد.! 
یا در زمان تشکیل حکومت مجاهدین توسط شورای هفتگانه در پاکستان، هزاره‌ها کاملا 
نادیده گرفته می‌شود و یا در زمان تدوین قانون اساسی دورة مجاهدین در حکومت مرحوم 
آقای ربانی، موس��وم به قانون اساس��ی ربانی، عده‌ای از ش��یعه‌های حامی حکومت ربانی 
پیش��نهاد رسمیت مذهب تش��یع مطرح می‌کنند که با این استدلال آقای ربانی که »من این 

بدعت را نمی‌توانم در تاریخ افغانستان ثبت نمایم«، مجاب می‌شوند!

رهبر شهید و تفکر عدالت اجتماعی
مقاومت سه‌سالة غرب کابل، معادلات تمامیت‌خواهان را به هم زد و غرب کابل را به حیث 
یک وزنة سیاسی ـ نظامی با طرح شعار عدالت اجتماعی و حق تعیین سرنوشت به اندازه 
سعة وجودی اقوام در حاکمیت و اصلاح نظام اداری ظالمانة گذشته، محل هبوط و صعود 

هیئت‌های خارجی و داخلی قرار داد. 
با یک نگاهی گذرا به ملاقات‌ها و دیدارهای اس��تاد شهید در طی سه سال مقاومت غرب 
کابل با دیپلمات‌های خارجی، بعضی قوماندانان مش��هور و نمایندگان سیاس��ی و نظامی 
احزاب و جریان‌ها، نقش برجس��ته و فرازمند بینش سیاسی و تفکر عدالت‌خواهی شهید 
مزاری در روند کنونی بیش از گذشته هویدا و مبرهن می‌شود. اینک به فراخور این نوشتار 
به برخی از مهم‌ترین این ملاقات‌ها که با هیئت‌ها و نمایندگی کشورهای خارجی طی 24 

ماه از میزان 1371 تا سنبله 1373صورت گرفته است، اشاره می‌شود.
1. ملاقات سفیر چین با  استاد مزاری، مورخ 1371/7/27
2. ملاقات سفیر هند با استاد شهید، مورخ 1371/10/14 

3. ملاق��ات علاءالدین بروج��ردي ،معاون وزارت خارجة ایران با اس��تاد ش��هید، مورخ 
 1371/10/15

4. پیام استاد مزاری به وزیر خارجة ایران 11371/11/14 
5. ملاقات سفیر جمهوري اسلامی ایران با استاد شهید، مورخ 1371/11/22 

6. ملاقات جنرال حمیدگل با استاد شهید، مورخ 1371/11/29 
7. ملاقات سفیر پاکستان با استاد شهید، مورخ 1371/11/29

8. دیدار نمایندة سازمان ملل متحد با استاد شهید، مورخ 1372/2/10 
9. ملاقات نمایندة سازمان ملل متحد با استاد شهید، مورخ 1372/4/8 

10. دیدار علامه عابد‌حسین با استاد شهید، مورخ 1372/5/13
11. ملاقات دگروال لولاند مشاور نظامی سرمنشی ملل متحد در امور افغانستان و پاکستان 

با استاد شهید، مورخ 1372/6/13
12. دیدار مشاور سرمنشی سازمان ملل متحد با استاد شهید، مورخ 1372/6/13 

13. ملاقات سرکنسول روسیه در افغانستان با استاد شهید، مورخ 1372/6/14 
14. دیدار نائب سفیر عربستان در افغانستان با استاد شهید، مورخ 1372/6/28 

15. دیدار سفیر عربستان در کابل با استاد شهید، مورخ 1372/7/7 
16. ملاقات سفیر سودان در کابل با استاد شهید، مورخ 1372/8/16 

17. ملاقات نمایندة یونیسیف سازمان ملل با استاد شهید، مورخ 1372/8/21 
18. دیدار نائب سفیر فرانسه با استاد شهید، مورخ 1372/9/16  
19. ملاقات نائب سفیر هند با استاد شهید، مورخ 1372/9/20 

20. دیدار حدادي سفیر ایران در کابل با استاد شهید، مورخ 1372/10/6 
21. دیدار رئیس صلیب سرخ با استاد شهید، مورخ 1372/10/21 

22. دی��دار فرس��تادة وی��ژة ريیس‌جمهور و صدر اعظم پاکس��تان با رهبر ش��هید، مورخ 
 1372/10/22

23. ملاقات ربیس مرکز صلیب سرخ با استاد شهید، مورخ 1372/11/23 
24. دیدار آقاي حدادي سفیر ایران در کابل با رهبر شهید، مورخ 1372/11/30 

25. ملاقات وزیر خارجة پاکستان با استاد شهید، مورخ 1372/12/4 
26. ملاقات محمود مستري نمایندة سرمنشی سازمان ملل با استاد شهید، مورخ 1373/1/15 

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
14

ویـــژه نامه



27. دیدار نائب س��فیر جاپان در پاکس��تان با اس��تاد ش��هید، مورخ 
 1372/1/21

28. دیدار هیئت ایرانی با استاد شهید، مورخ 1373/3/13 
29. ملاقات چنگیز پهلوان با رهبر شهید، مورخ 1373/4/21 

30. ملاقات مسئولین تعاون اسلامی با استاد شهید، مورخ 1373/6/14 
)منبع: هفته‌نامه وحدت، ش��ماره 337، روز‌شمار زندگی رهبر شهید 
از ولادت تا شهادت، بصیر‌احمد دولت‌آبادی، 19 حوت 1378 ش(

خط مقاومت و مسئولیت ما 
پس از 19 سال از شهادت رهبر شهید، اینک مردم ما بیش از گذشته 
با آرمان‌ها، اهداف و منش‌های عدالت‌خواهانة وی آش��نا می‌شوند. 
تجلیل از رهبر شهید در سالیاد شهادت وی در گوشه و کنار جهان و 
حضور پرشور و حماسی مردم از جمله مخالفان دیروز وی بعد از دو 
دهه پرواز ملکوتی او، بیان‌گر آرمان و اهداف الهی و منش اجتماعی 

رهبر شهید در جامعة ما می‌باشد.
حال پرسش مطرح این است که مسئولیت ما در قبال خط مقاومت و 
عزت که شهید مزاری معمار آن بود، چیست؟ در این برهة تاریخی 
چگون��ه رفتار كنیم که به عزت و هویت تاریخی و دخالت در حق 
تعیین سرنوشت و تحقق عدالت اجتماعی در سایة برادری و برابری 
و وح��دت ملی ک��ه همانا آرمان‌ و اهداف م��زاری بزرگ بود، نایل 

شويم؟ 
در برابر دسیسه‌س��ازی برای گسست خط مقاومت و فرسایش آن، 
رهبران و افراد شاخص جامعة ما و همگان وظیفه داریم که نگذاریم 
خط مقاومت که یادگار جاودانة  مزاری اس��ت، دچار واگرایی شود. 
باید همه با هم با هر س��لیقه و تمایال�ت در برابر هجوم موذیانه به 
خط مقاومت، واکنش نشان داده و بایستی بیش از گذشته نسل‌های 
دوم و س��وم مقاومت را با آرمان‌ها و اهداف راهبردی شهید مزاری 
در زمینه‌های حق تعیین سرنوش��ت، مش��ارکت عادلانه در قدرت، 
اصلاح س��اختار ظالمانة اداری کشور، تش��ویق مردم به علم‌آموزی 
و تحصیلات اکادمیک آش��نا سازیم. کوتاهی و نگاه سطحی به این 
مق��ولات می‌تواند وضعیت مردم م��ا را در این برهة تاریخی دچار 
ایستایی و برگشت به گذشته سازد. و باید بدانیم نسل‌های آیندة این 
مردم، کسانی‌ را که خواسته یا ناخواسته در این زمینه‌ها کوتاهی کند 
و به درس��تی به وظایف تاریخی خویش عمل نكند، هرگز نخواهد 

بخشید.

در براب�ر دسیسه‌س�ازی ب�رای گسس�ت خ�ط مقاومت و 
فرس�ایش آن، رهبران و افراد شاخص جامعة ما و همگان 
وظیف�ه داریم که نگذاریم خط مقاومت ک�ه یادگار جاودانة  
م�زاری اس�ت، دچار واگرایی ش�ود. باید همه ب�ا هم با هر 
س�لیقه و تمایلات در برابر هجوم موذیانه به خط مقاومت، 
واکنش نشان داده و بایستی بیش از گذشته نسل‌های دوم 
و سوم مقاومت را با آرمان‌ها و اهداف راهبردی شهید مزاری 
در زمینه‌های حق تعیین سرنوش�ت، مش�ارکت عادلانه در 
قدرت، اصلاح ساختار ظالمانة اداری کشور، تشویق مردم 
به علم‌آموزی و تحصیلات اکادمیک آشنا سازیم.

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
15

ویـــژه نامه

منیره یوسف‌زاده

ن��وزده س��ال از ع��روج خونی��ن پرچم��دار مب��ارزة 
عدالت‌خواهی، ش��هید عبدالعلی مزاری می‌گذرد. در این 
نوزده س��ال حوادث تلخ و شیرین بی‌شماری را مردم ما 
تجربه کرده اس��ت که در آن سالها حتی تصورش هم در 
خیال نمی‌گنجید. مثلا فروپاش��ی نظ��ام طالبان و حضور 
نیروهای ائتلاف بین‌المللی در افغانستان دو حادثة بسیار 
شگرفی اس��ت که در آن س��الها دور از تصور بودند. اما 
چرخة تحولات به‌گونه‌ای به گردش آمد که افغانستان را 
یک بار دیگر در معرض توجه جامعة جهانی قرار داد؛ و 
در یک چشم برهم زدن، نظام سیاسی طالبان فرو ریخت و 
هزاران سرباز ائتلاف بین‌المللی در افغانستان مستقر شدند. 
این حادثة ش��گرف وضعیت جدی��دی را به وجود آورد 
ک��ه در آن از تمرین و تأمین ارزش‌ها و آزادی‌های مدنی، 
دموکراسی، مشارکت سیاسی، برابری و عدالت اجتماعی 
سخن رفت و هزینه‌های سنگینی برای تأمین و ترویج این 
فضیلت‌ها اختصاص یافتند؛ اما شهید مزاری درست نوزده 
سال قبل از امروز مشارکت سیاسی و عدالت اجتماعی را 
به عنوان دو فضیلت بنیادین انسانی در جامعه مطرح کرد 
و برای تحقق آن از هیچ گونه تلاش و مبارزه فرو‌گذاری 
نکرد، که س��ر انجام خود نیز در پای این آرزو به شهادت 

رسید. 
شهید مزاری این دو خواست انسانی را در شرایطی مطرح 
کرد ک��ه این دو پدیده در ظرفیت تفکر س��ایر احزاب و 
جریان‌های سیاسی دخیل در تعاملات سیاسی افغانستان 
نمی‌گنجید و هضم آن برای آنها به ش��دت دشوار بود. به 
همین دلیل بود که فریاد عدالت‌خواهی ش��هید مزاری با 
رقص گلوله و هجوم وحشیانه پاسخ داده شد و هزینه‌های 
هنگف��ت انس��انی و مالی به مصرف رس��یدند ت��ا فریاد 

عدالت‌خواهی شهید مزاری را خاموش كنند. 
شهید مزاری هرچند که از میان جامعه هزاره برخاسته بود، 
ام��ا اندوه او فقر و مصیبت تمام مردم افغانس��تان بود. در 

منظومة باور او تأمین عدالت اجتماعی و مشارکت سیاسی تمام اقوام افغانستان در ساختار قدرت، راه 
عبور از بحران افغانستان و ضامن سعادت و خوشبختی تمام مردم افغانستان بود. آنچه را که شهید مزاری 
در آن سالها فریاد می‌کشید، فهم دقیق او از سیاه‌بختی‌های تاریخی مردم افغانستان بود. تحقق عدالت 
اجتماعی و مشارکت سیاسی می‌توانست این سیاه‌بختی را با خوشبختی جایگزین كند. اما متأسفانه که 
تعداد کثیری از رهبران سیاس��ی معاصر تحت تأثیر عصبیت‌های قومی، از فهم واقعیت‌های اجتماعی 
افغانستان عاجز بودند؛ و به همین دلیل سعی کردند که افکار و اندیشه‌های بلند شهید مزاری را مغایر 
ب��ا منافع خود تعبیر ��كرده و برای مهارکردن آن از توپ و تفنگ اس��تفاده كنند. اما حوادث به‌گونه‌ای 
دیگری رقم خورد و آنچه را که شهید مزاری فریاد می‌کشید، از دهان کسانی فریاد کشیده شد، که برای 

خاموش‌کردن آن سالها علیه مزاری جنگیده بودند.
 امروز که بیشتر از یک دهه از حضور نیروهای ائتلاف بین‌المللی در افغانستان می‌گذرد، در این فرصت، 
هزینه‌های بس��یار هنگفت و سرسام‌آوری برای تحقق پدیده‌هايی مصرف شده است که شهید مزاری 
نوزده سال قبل، آنها را مبنای تحقق خوشبختی مردم افغانستان می‌دانست. کنفراس بن که در آن ساختار 
دولت موجود افغانستان شکل گرفت، درست همان چیزی بود که شهید مزاری از آن به عنوان مشارکت 
سیاسی سخن می‌گفت؛ اما با گلوله پاسخش را مي‌دادند. اکنون که نوزده سال از شهادت مزاری می‌گذرد، 

شهید مزاری این دو خواست 
انسانی را در شرایطی مطرح 
کرد که این دو پدیده در ظرفیت 
تفکر سایر احزاب و جریان‌های 
سیاسی دخیل در تعاملات سیاسی 
افغانستان نمی‌گنجید و هضم 
آن برای آنها به شدت دشوار 
بود. به همین دلیل بود که فریاد 
عدالت‌خواهی شهید مزاری با رقص 
گلوله و هجوم وحشیانه پاسخ داده 
شد و هزینه‌های هنگفت انسانی 
و مالی به مصرف رسیدند تا فریاد 
عدالت‌خواهی شهید مزاری را 
خاموش كنند.



در این سالها حقانیت مبارزه و اهمیت اندیشه‌های او 
چنان برجسته و روشن شده است که دشمنان آن روز 
او، برای تحقق آن تلاش میك‌نند. اندیشه‌های شهید 
م��زاری بر مبنای فضیلت‌های انس��انی و ارزش‌های 
دموکراس��ی ساختارمند بنا ش��ده ده بود. در منظومة 
تفکر او نظام سیاس��ی می‌بایس��ت ممثل ارادة تمام 
مردم افغانستان باشد. او سیاست را نرم‌افزار خدمت 
به مردم و تأمین رفاه اجتماعی می‌دانست. و ساختار 
سیاسی را قبل از همه چیز، ملزم به ترویج وفاق ملی 
و اخلاق همزیس��تی مسالمت‌آمیز دانس��ته و آن را 
حاصل آراي مردم تعبیر می‌کرد. از چشم‌انداز شهید 
مزاری، زنان نیم پیکر اجتماع تعبیر می‌شد که بدون 
حضور آنها در ساختار جامعه، تأمین عدالت و توسعة 
اجتماعی ناممکن به نظر می‌رسید. به همین دلیل یکی 
از تأکیدات جدی او سهم زنان در مشارکت سیاسی 
بود که در آن زمان فهم این اندیشه برای عدة کثیری 
از جریانهای سیاس��ی معاصر با او دش��وار مي‌نمود. 
اکنون که افغانس��تان از آن مراحل دشوار عبور کرده 
است و مردم افغانستان دستِ‌کم در یک دهة اخیر با 
مفاهیم دموکراسی و عدالت اجتماعی رابطه ذهنی و 
عملی برقرار کرده است؛ تحلیل و تفسیر این وضعیت 
قبل از همه چیز، اهمیت اندیشه‌های شهید مزاری را 
برجسته میك‌ند که نوزده س��ال قبل برای تحقق آن 

مبارزه کرد و سرانجام به شهادت رسید.

شهید مزاری در دوران مبارزات 
عدالت‏خواهی‏اش به اثبات رساند و 
امروزه تمام سیاستمداران و کارگزاران 
تأثیرگذار در حوزه‏های گوناگون معتقدند 
که در حالی ‏که نهادهای اقتصادی ـ 
اجتماعی نقش مهمی را در راستای 
عبوردادن کشور به وضعیت مطلوب 
ایفا می‏کنند؛ اما این سیاست و رویکرد 
نهادسازی سیاسی است که ساختار، 
محتوا و سرانجام نحوۀ فعالیت‏های 
نهادهای سیاسی ـ اجتماعی را شکل 
داده و آنها را مدیریت می‌کنند. بنابراین، 
وضعیت ناگوار تعاملات شهروندی در 
افغانستان، به اعتقاد شهید مزاری، پیامد 
نهادهای سیاسی‌اي بود که به دنبال 
شکل‌گیری شالوده‏های افغانستان در 
1747 میلادی، شکل گرفته و به‏ صورت 
گسسته اما مداوم تا سال‌های 1990 
میلادی تداوم یافته بود.

مزاری علی‌رغم نداشتن دانش اکادمیک 
و دانشگاهی معتبر و همچنان تجربۀ 
کم در حوزه‏های حکومت‌داری و دولت 
ـ ملت‏سازی، ایده‌ها و طرح‌های جالبی 
را ارائه کرد که در کنفرانس بن در سال 
2001 میلادی، مورد توجه جدی قرار 
گرفته و نمایندگان گروه‌ها و احزاب با 
الگوگیری از نظریه‌های مزاری مؤفق 
به تشکیل دولتی شدند که با توجه به 
پیچیدگی‏ها و دشواری‌های آن زمان، 
دولت مقبول و مطلوبی به شمار می‏رود.

دولت مــدرن نخستین گام برای طرح 

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
16

ویـــژه نامه

  داکتر عارف سحر

مزاری در عصری به مبارزۀ عدالت‏خواهی برخاست که 
مناسبات قدرت و روابط اجتماعی تنها بر پایه‏های 

بی‏اعتمادی و دیگرستیزی میان گروه حکمروا 
و گروه‏های قومیِ به حاش��یه رانده‏شده 
ش��کل و بسط داده می‏شد و تقسیم‏بندی 
اق��وام در حوزه‏های جغرافیایی ش��مال 
ـ جن��وب و ش��رق ـ غرب و شکس��ت 
و ناکامی آنها در جذب‏ش��دن در بدنه و 
س��اختار قدرت، زمین��ه را به صورت 

خ��ودکار ب��رای ش��کل‏گیری و 
توسعۀ آنارشیزم ساختاری مساعد 
می‏ساخت. اما مزاری با یادگیری 

از تجارب گذش��ته و سرمشق 
قراردادن این تجارب، همواره 
خواهان عب��ور و گذار از این 

وضعیت بود. و شکل‏گیری و پویایی سازه‏های دولت ـ ملت مدرن و پاسخگويی را که بر نهادهای مدرن و فراگیر 
تهداب‏گذاری شده باشند، تنها راه‏حل برون‏رفت از دور باطل خشونت‏ها می‏دید.

یکی از ویژگی‏های ماندگار افغانستان به عنوان یک پدیده و هویت سیاسی ناسازگاری‌اش با پدیده‌های مدرن 
سیاسی ـ اجتماعی معاصر مانند ش��کل‌گیری هویت و منافع ملی، شکل‌گیری سازه‌های حکومت‌داری مدرن، 
شکل‌گیری میکانیسم عبوردادن این هویت سیاسی از هویت محلی ـ قومی ـ قبیله‏ای به هویت کلان سازگار با 
اصول رعایت حقوق شهروندی و سرانجام، شکل‌گیری و تضمین تداوم‌پذیری مولفه‌های دولت ـ ملت، بوده 
اس��ت. در فقدان این سازه‌ها و فضای لازم برای تبدیل‏کردن خواسته‌های متفاوت و اغلب متعارض به توانايی 
تصمیم‌گیری جمعی، افغانستان مدام میدان باروری برای شکل‌گیری و تداوم خشونت‌های متقابل ویرانگر بوده 

است.
به دنبال ش��کل‌گیری کلیت افغانس��تان به عنوان یک هویت سیاسی در س��ال 1747 میلادی، غیبت میکانیسم 
ش��کل‌گیری بستر نهاد‌سازی و عقلانی‌سازی سیاست و تعاملات اقتصادی ـ اجتماعی و فرهنگی، تأثیر بزرگی 
بر روند توس��عۀ سیاسی داش��ته است و برعکس، این روند توسعۀ سیاسی که با تمامی حقایق و نیازمندی‏ها و 
خواس��ته‏های ش��هروندی سازگاری و تناسبی نداشته است، به پیمانۀ چش��م‌گیری سرنوشت و شرایط زندگی 
کمون‏های انس��انی را درگیر تغییرات و تحولات منفی کرده است. در تاریخ افغانستان، به دنبال رخداد‌هايی که 
به صورت برق‌آس��ايی اتفاق می‏افتاد و با پیامدهای غیرقابل‏ محاس��به‌ای همراهی می‏شد، دست‏به‏دست‏شدن و 
جابجایی قدرت که تنها از مجاری خشونت امکان‏پذیر بوده است، بیش از هر رخداد دیگری بر پیچیدگی‏ها و 

عمق فاجعه در این سرزمین افزوده است و موجب بی‏ثباتی دايمی این قلمرو شده است.
ش��هید مزاری در س��رزمینی زاده و بزرگ شد که شهروندانش در ساختار سیاسی به درجه‌های یک و دو و سه 
تقس��یم‌بندی ش��ده بودند و این رویکرد، »عامدانه« در ادبیات عامیانه و کوچه و بازار نهادینه شده بود. زنان در 
گفتمان‏های غالب سیاسی جای نداشتند و اظهار هویت قومی و یا منتسب‏بودن به قومی، جرم پنداشته می‏شد. 
صرفِ‌نظر از این دش��واری‌ها، مزاری در عصری مبارزه می‏کرد و به حق‏طلبی به پا خاس��ته بود و برای تمامی 
لایه‏های لگدمال‌شدۀ انسان افغانی حق مساوی می‏خواست که هویت ژنيتیکی، تنها تذکرۀ انسان افغانی پنداشته 
می‏ش��د. ایده‌های به ش��دت مفلوک و ایدئولوژیک دین‌پرور، بیش از پیش ب��رای نفی‌کردن هویت‌های »غیر« 
نیرومندتر و برنده‏تر می‏ش��دند. نهادها و س��اختار‌های سیاسی فروپاش��یده بودند. تمامی گفتمان‌های سازنده و 
رخدادگاه‌های پویا به باتلاق‏گاه‏های تعارض و مبارزات »عدالت‏خواهی« و »عدالت‏س��وزی« تبدیل شده بود. و 

مهم‌تر از همه، پدیدۀ جهاد از یک مأموریت ایدئولوژیک به یک تلاش مقدس قومی تکامل یافته بود. 
مزاری در جایگاه یک رهبر سیاس��ی و همزمان روبه‏رو با خروارهايی از گسس��تگی و ناس��ازگاری سیاس��ی 
درون‌قوم��ی، درون‌حزب��ی، درون‌مرزی و برون‌مرزی، خ��ط قرمزی را که همانا مبارزه ب��رای برقراری عدالت 
همگانی بود، تعریف کرد و تا پای جان برای توسعه و تداوم این خط تلاش کرد. دقیقاً همین صداقت، روحیۀ 
عدالت‏خواهی، جوانمردی و ساده‌زیستی مزاری بود که تفکر سیاسی وی در زمان کوتاهی به یک جریان و یک 
مکتب پیشرو عدالت‌خواهی تبدیل شد و مزاری امروز برای تمام جریان‏ها و ادبیات سیاسی به رهبر الگوبخش 
و الهام‌بخش��ی تبدیل شده است. مزاری و اندیشه‏های بلند مزاری موجب تغییر‏یافتن ادبیات و گفتمان سیاسی 

غالب در کشور شده‏اند.
شهید مزاری علاوه ‏بر پدیدآوردن و واردساختن سازه‏های مدرن و سازگار با شرایط کشور و حقوق شهروندی 
در ادبیات سیاسی افغانستان، همواره به دنبال »اخلاقی‌سازی« سیاست و قابل مدیریت و پیش‌بینی‏پذیر ساختن 
سیاست از رهگذر نهادسازی بود. چون مزاری به خوبی درک کرده بود که بحران افغانستان از بحران قدرت که در 



غیاب نهادهای بازدارنده، کنتر‌ل‌کننده، پاسخگو و پاسخ‌گیر شکل گرفته است، 
تغذیه و تقویت می‏شد. برعلاوه، مزاری پیامدهای ناگوار به ناکامی ‏انجامیدن 
تلاش‏های نهادسازی در تاریخ معاصر کشور را به روشنی درک کرده بود و 
بر دلیل، به گونۀ نمونه، اينكه چرا کشور امریکا از همسایگانش مانند مکزیک 
و پرو ثروت‏مندتر اس��ت، به خوبی آگاهی داشت. در اندیشۀ مزاری، فقدان 
نهادهای مؤثر و کارا، مهم‌ترین عامل عقب‌ماندگی کشور به شمار می‏رفت. 
چون این نهادهايند که موجب برانگیخته‏ش��دن انگیزه‌های شهروندان برای 
تلاش در راستای س��ازندگی، آموزش، سرمایه‌گذاری می‏شوند. و مهم‌تر از 
همه، بس��تر شکل‏گیری فضای »دیگرپذیری‌«، »شکیبايی« و اعتقاد به حقوق 
شهروندی را فراهم می‏سازد. در اندیشۀ مزاری اما، نه‏تنها نهادها بلکه نهادهای 
»فراگیر« قابل تعریف و بازتعریف بودند؛ چون به اعتقاد مزاری، تمامی جوامع 
انس��انی تنها در چارچوب یک رش��ته از قواعد و اصول سیاسی، اجتماعی، 
اقتصادی و... فعالیت می‏کنند؛ و این اصول توس��ط دولت و ش��هروندان به 
صورت همگانی ایجاد و اعمال می‏ش��وند. بدین‏ ترتیب، در اندیشۀ مزاری 
تنها دولتی مش��روع و تاثیرگذار اس��ت که بر پایۀ نهادهای مشروع و فراگیر 
تهداب‌گذاری ش��ده و انعکاس‏دهنده و دربرگیرندۀ خواسته‏های شهروندان 

باشد.
شهید مزاری در دوران مبارزات عدالت‏خواهی‏اش به اثبات رساند و امروزه 
تمام سیاس��تمداران و کارگزاران تأثیرگذار در حوزه‏های گوناگون معتقدند 
ک��ه در حالی ‏ک��ه نهادهای اقتصادی ـ اجتماعی نقش مهمی را در راس��تای 
عبوردادن کشور به وضعیت مطلوب ایفا می‏کنند؛ اما این سیاست و رویکرد 
نهادس��ازی سیاسی است که ساختار، محتوا و س��رانجام نحوۀ فعالیت‏های 
نهادهای سیاسی ـ اجتماعی را شکل داده و آنها را مدیریت می‌کنند. بنابراین، 
وضعیت ناگوار تعاملات ش��هروندی در افغانستان، به اعتقاد شهید مزاری، 
پیامد نهادهای سیاسی‌اي بود که به دنبال شکل‌گیری شالوده‏های افغانستان در 
1747 میلادی، شکل گرفته و به‏ صورت گسسته اما مداوم تا سال‌های 1990 

میلادی تداوم یافته بود.
مزاری علی‌رغم نداش��تن دان��ش اکادمیک و دانش��گاهی معتبر و همچنان 
تجربۀ�� کم در حوزه‏های حکوم��ت‌داری و دولت ـ ملت‏س��ازی، ایده‌ها و 
طرح‌ه��ای جالب��ی را ارائه کرد که در کنفرانس بن در س��ال 2001 میلادی، 
مورد توجه جدی قرار گرفته و نمایندگان گروه‌ها و احزاب با الگوگیری از 
نظریه‌های مزاری مؤفق به تشکیل دولتی شدند که با توجه به پیچیدگی‏ها و 
دشواری‌های آن زمان، دولت مقبول و مطلوبی به شمار می‏رود. اندیشه‌های 
شهید مزاری در حوزۀ نهادسازی برگرفته از تجارب جهانی بود. به گونۀ مثال، 
تمامی اندیشمندان علوم سیاسی اعتقاد دارند که تمامی نهادها توسط جامعه 
ایجاد و نهادینه می‏ش��وند. نهادهای سیاس��ی ـ اقتصادی در ‏کرۀ شمالی، به 
عنوان مثال، توسط حزب کمونیست که در سالهای 1940 میلادی به قدرت 
رسید، بر شهروندان این شبه‏جزیره تحمیل شدند. در حالی‏ که شهروندان در 
‏کر‌ۀ جنوبی در س��وی دیگر، مزایای نهادهای اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی 
متفاوت��ی را تجربه کردند؛ چ��ون افراد و گروه‌ه��ای گوناگونی با علایق و 
گرایش��ات متفاوت و اهداف متفاوت دربارۀ چگونگی ساختاربندی جامعه 
تصمیم گرفتند. به عبارت دیگر، روند ش��گل‏گیری و نهادینه‏سازی نهادهای 
سیاس��ی در کرۀ جنوبی توسط سیاس��ت و نهادهای سیاسی متفاوت آغاز و 

مدیریت شد.
در حقیق��ت، بحران مس��تمر و تداوم‌پذیر افغانس��تان نه ریش��ه در فرهنگ 
»دیگرستیز« و نه در جغرافیای عقیم سیاسی دارد، بلکه ریشه در قبض و بسط 
قدرت در نهادهای سیاس��ی انحصاری و انحصارگ��را دارد. و این وضعیت 
بحرانی، پیامد و یادگار این نوع حکومت‌داری و حکومت‌ها است که امروزه 

موجب نابه‏سامانی‏های چندلایه و بحران‌های مهارناپذیر می‌شود.
در پایان آنچه اندیشه‏های مزاری را رستگار می‏سازد، بافتار سیاسی ـ اجتماعی 
آن دوران است. به دنبال خروج شوروی از افغانستان در سال 1989 میلادی، 
دولت مرکزی که به عنوان یک ساختار »نیمه‏دولت« تا سال 1992 دوام آورد، 
دچار فروپاش��ی کامل شده و س��رانجام به »شبه‌حکومت« تبدیل شد که هر 
کدام قلمرو حکمروایی و سیاست‏رانی مستقلی را شکل داد. با پیش‌آمدن این 
رخداد، تمامی مناسباتي که در گذشته، هرچند به صورت شکننده‌ای، روحیۀ 
احس��اس تعلق خاطر به نهادهای مرکزی را حفظ کرده بودند، به معاملات 

منطقه‌ای، سمتی و نژادی تغییر ماهیت دادند. 
این عصر، دورۀ سرنوشت‌س��از و نقطۀ عطفی در تاریخ گسس��ت سیاسی ـ 
اجتماعی معاصر افغانستان به شمار می‌آید؛ چون روند »قومی‌سازی شعور« 
و »قومی‏سازی آگاهی« و سرانجام، »تحریف اطلاعات« به نقطۀ غلیان رسید. 
این زمانی بود که سایر رهبران قومی ـ سیاسی و نیز گروه‏های قومی ـ جهادی 
نقشه‏های »تصفیۀ نژادی« و »حذف فیزیکی« دیگران را در سر می‏پروراندند 
و بر سر تقسیم »غنیمت« جهاد به جان هم افتاده بودند. مزاری اما، علی‏رغم 
این دشواری‌ها و پیچیدگی‏ها، همواره بر شکل‌گیری دولت ـ ملت مدرن و 
فراگیر تأکید ورزید؛ و در راستای تحقق‏بخشیدن به اندیشه‏اش، از هیچ‏گونه 
خودگذری، شکیبايی و تعامل سازنده دریغ نکرد. و امروزه اندیشه‏های مزاری 

سرمشق مبارزات سیاسیون موافق و مخالف مزاری شده‏ است. 

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
17

ویـــژه نامه

نعمت حیدری‌نژاد 

هزاره عمدتاً قوم زاید تلقی ش��ده اس��ت. قومی که تاريخش با بیش��ترین قتل‌عِام، تحقیر 
و توهین همراه بوده اس��ت. قومی که هر کس��ی حق و ناحق برآن ظلم و ستم روا داشته 
است. قومی که بلا‌گردان عقدة حقارت‌ها و نفرت‌های قبیله‌ای اقوام دیگر بوده است. در 
یک کلام، هزاره‌س��تیزی واقعیت آش��کار و برهنه‌ای است که هیچ کسی توان انکار آن را 
ندارد. این یادداشت هم تلاشی است برای طرح مسئلة هزاره‌ستیزی به عنوان یک پدیدة 

انکار‌ناپذیر تاریخ و تلاش برای باز‌کردن باب بحث و تفکر. 
درک مس��ألة هزاره‌س��تیزی در تاریخ سیاسی افغانستان کار دش��واری نیست. آنچه که بر 
هزاره‌ها تحمیل شد از قتل‌عِام )‌حذف 62 فیصدی و چند بار قتل‌عِام( تا مالیات بر نفس و 
از این دست اعمال ناروا بدون فهم هزاره‌ستیزی فهم‌ناپذیر و توضیح‌ناپذیر است. از آن‌جا 
ک��ه این نوع مواجهه با یک قوم، بدون وجود نوع��ی نفرت فراگیر و تاریخی امکان‌پذیر 
نیست، باید این پرسش اساسی را مطرح کرد که دلیل و عوامل این نفرت و خصومت، در 
برابر هزاره‌ها، به‌عنوان یک گروه قومی، چه بوده است؟ چرا هزاره‌ها به عنوان یک گروه 
قومی از آغاز تاکنون به عنوان یک گروه زاید تلقی شده اند؟ چرا همیشه تلاش شده است 
که این گروه حذف شود؟ این نوشتار در صدد فهم این مسئله به مثابة سوژة تفکر و تأمل 
است. حال زمان آن رسیده است که بفهمیم چرا روابط اقوام مبتنی بر خصومت  بوده است. 
هزاره‌ها به عنوان قومی که از لحاظ زبانی، مذهب و نژاد متفاوت بوده، همیش��ه موضوع 
حذف و ادغام بوده قرار گرفته است. تحقیر هزاره‌ها امري سهل و ساده بوده و حتا کشتن 
آن هم نه مجازاتی در پی داش��ته و نه پش��یمانی. حال با این وصف باید سراغ منطق این 

خصومت و خشونت فراگیر رفت.
هزاره‌س��تیزی در قالب تبعیض و تصفیة نژادی و تهاجم س��ازمان‌یافته گروهی و فردی، 
وحش��ی‌گری فردی و گروهی عمدتاً ماهیت نژاد‌پرستانه داشته است. هزاره‌ستیزی نوعی 
رابطه است؛ رابطة مخدوش و منحرف با دیگری. این رابطه بر پیش‌فرضِ تقسیم افراد به 
خودی و بیگانه قرار دارد. بیگانه آن فرد یا گروهی اس��ت که باید حذف ش��ود یا حداقل 

در موقعیت پست‌تر قرار داشته باشد. رابطة خود و بیگانه عمدتاً دو شکل داشته است:
1. نفی هویت دیگری. در این نوع رابطه تلاش می‌شود تا گروه بیگانه ادغام یا حذف شود 

تا تفاوت‌ها از بین برود.  



2. پذیرش هویت دیگری اما در موقعیت پست‌تر. در این صورت روابط بر اساس حقوق و تکالیف 
متقابل به صورت سلسله مراتب تنظیم می‌شود. هویت دیگری هرچند پذیرفته شده، اما فاصلة میان 
خود و دیگری حفظ می‌شود و جایگاه آنها در سلسله‌مراتب قدرت و ثروت و منزلت به صورت 
نابرابر تثبیت می‌شود. در این وضعیت، حق حیات دیگری به طور کامل نفی نمی‌شود، اما حضور 

او در مکان‌ها و زمان‌های معین و از پیش تعیین‌شده پذیرفته می‌شود.
هرچند این تقسیم‌بندی ایده‌آل، جامع و کامل نیست، اما برای درک پدیدة نژاد‌پرستی کمک می‌کند. 
براساس این تقسیم‌بندی، نژاد‌پرستی نوعی رابطه‌ای است که بر نفی کامل هویت و حیات دیگری 
تأکید می‌کند. نژادپرستی، افراطی‌ترین و خشن‌ترین و قاطع‌ترین شکل حذف هویت و حق حیات 
دیگری است. آنچه که در افغانستان رخ داده است، نفی مطلق حیات هزاره‌ها و عملکرد سازمان‌یافته 
و قاط��ع برای تحقق این هدف بوده اس��ت. هزاره‌س��تیزی در بالا‌ترین ح��د ممکن، با قاطعیت و 
خش��ونت نامحدود دنبال شد و حق حیات و سایر حقوق ابتدایی هزاره‌ها به شیوة سازمان‌یافته و 
مداوم و با قساوتی هولناک لگدمال شد. اکنون نوبت طرح پرسش است که چرا این همه خشونت 
و توهین و تحقیر روا داشته شد؟  اندیشمندان حتا از زمان باستان به این سو معتقدند که خشونت 
غالباً از ضعف و عدم اعتماد به نفس بر‌می‌خیزد. نفرت از دیگری، چه در شخص، گروه در واقع 
شکل مخدوش نفرت از خود است. نفی هویت و نقض حیات دیگری به همدستی تعصب و خشم 
کورکورانه عمدتاً ناشی از نوعی وابستگی و نیاز پنهانی به دشمن بیگانه است. به طور نمونه گفته 
می‌شود که خشونت و وحشی‌گری نازی‌ها غالباً از ترس و عدم اعتماد به نفس آنها ناشی می‌شده 

است. ترس و ضعف روحی آنها همیشه در پس چشمان سرد و غرور آنها پنهان بوده. 
علت دیگر خصومت، اساساً ناشی از عقدة حقارت آدمها بوده است. معاهدة ننگین گندمک و تحقیر 
شکست از انگلیسی‌ها سبب شد که افغانها برای جبران آن طعمة دیگری را جستجو کنند. در واقع 

هزاره‌ها طعمة بی‌خطری بود برای تخلیة عقدة حقارت و جبران شکست. 
فریدریش نیچه، فیلسوف مشهور آلمانی در بحث از کینه و خشونت با دیگری را با مفاهیم بیزاری 
و اخلاق بردگان بحث کرده اس��ت. بیزاری و نفرت واکنش طبیعی انس��ان‌ها به برتری انسان‌های 
دیگر است. بنابراین، بیزاری نوعی واکنش است که ماهیت انفعالی دارد. شخصی که گرفتار بیزاری 
است برای اعتماد به نفس و تأیید نفس به حذف دیگری می‌پردازد. حذف و نفی دیگری تنها راه 
تأیید نفس و دستیابی به هویت مشخص است. بیزاری و کینه‌توزی در فقدان هویت مستقل ریشه 
دارد. از این رو تأیید نفس در تحقیر دیگران و حذف دیگران خلاصه می‌شود. چنین فرد یا گروهی 
به دشمن بیگانه نیاز دارد، اما نه برای تحقق هدف و جهت‌بخشیدن به کینه و نفرت خود یا بهانه‌ای 
برای سرپوش‌گذاشتن بر نقاط ضعف درونی و نسبت‌دادن همة مشکلات و تحقیرها. بلکه به این 
دلیل که مقابله با دشمن بیگانه، بنیان واقعی هویت او را تشکیل می‌دهد. از این رو تمام واکنش‌های 
او واکنش��ی به این دشمن خودساخته است. هزاره‌ها طعمة بی‌دفاعی بود که دیگران کینه و نفرت 
انبار‌شده‌شان را بر این دشمن خودساخته تخلیه کنند. در واقع بی‌دفاع‌بودن هزاره‌ها یکی از انگیزه‌های 
مهم این خش��ونت‌ها بوده است. دشمن بیگانه بی‌تردید باید با اوصاف و ویژگی‌های نامطلوب و 
ناموجه متصف شود تا کینه‌ و نفرت دیگران را تحریک کند و برای خصومت آنها انگیزه بدهد. در 
غیر این صورت، کسی حاضر نیست که یک انسان را بکشد یا مورد تحقیر و توهین قرار دهد. شاید 
نخستین ویژگی هزاره‌ها شیعه‌بودن باشد. هرچند این امر بهانة خوبی برای جهت‌دهی خشونت‌ها 
بوده است. به همین دلیل گفته شد که هزاره‌ها کافرند و مذهب‌شان باطل است.نسبت‌دادن اوصاف 
ناموجه و مغایر شأن انسانی به هزاره‌ها بزرگ‌ترین دروغ تاریخ بود. اما این دروغ‌ها به مثابة حقایق 
انضمامی پذیرفته می‌ش��د و حتا برای اثبات آن از تاکتیک‌های گوناگون اس��تفاده کردند. در چنین 
ش��رایطی، دروغ‌های بزرگ ابعاد عظیم جنایت را توجیه می‌کند و در نقش اثبات بی‌گناهی قاتلان 
و جال�دان عمل می‌کند. این دروغ‌ها اثبات بی‌گناهی جانیان را آس��ان و ب��اور گفته‌های قربانیان 
را دش��وارتر می‌کند. تعصب قبیله‌ای مانع بزرگی برای کش��ف حقیقت اس��ت. در چنین شرایطي 
انسان‌ها به اسطوره‌ها و الگوهای ذهنی خود پناه می‌برند که باور‌کردن واقعیت را ناممکن می‌سازد 
و دروغ‌های بزرگ به راحتی در لفافة مذهب و سنت قبیله‌ای در ذهن مردم تزریق می‌شود. در این 
میان، واقعی��ت تلخی که وجود 
دارد زاده‌ش��دن هزاره‌ها با جرم 
بود. فرزندان ه��زاره به صورت 
پیشینی مجرم زاده می‌شد. مجرم 
تلقی‌کردن ه��زاره در نوع خود 
بزرگ‌ترین تحقیر بود. یعنی این 
افراد ذاتاً مجرم، شریر و پست‌اند.  
درس��ت در چنین زمینه و زمانه 
بود ک��ه افرادی همچون اس��تاد 
م��زاری قد برکش��یدند ت��ا این 
وضعیت ناعادلانه و غیرانس��انی 
را تغییر دهن��د. در دوران جهاد، 
هزاره‌ه��ا دوش��ادوش دیگ��ران 
جه��اد کردن��د و پ��س از روی 
کار آمدن دولت مجاهدین، حتا 
موجودیت هزاره‌ها انکار ش��د. 
ان��کار موجودی��ت هزاره‌ه��ا از 
س��وی مجاهدین غیر‌هزاره امر 
غیر‌منتظ��ره‌اي بود. درس��ت بر 
همین مبنا، مقاومت غرب کابل 
شکل گرفت تا نه تنها موجودیت 
هزاره‌ه��ا اثب��ات ش��ود، بلک��ه 

حق‌خواهی نیز صورت بگیرد.

دش�من بیگانه بی‌تردید باید با اوصاف و ویژگی‌های 
نامطلوب و ناموجه متصف شود تا کینه‌ و نفرت دیگران 
را تحریک کند و برای خصومت آنها انگیزه بدهد. در 
غیر این صورت، کس�ی حاضر نیست که یک انسان 
را بکش�د ی�ا مورد تحقی�ر و توهین قرار دهد. ش�اید 
نخس�تین ویژگی هزاره‌ها ش�یعه‌بودن باشد. هرچند 
این امر بهانة خوبی برای جهت‌دهی خشونت‌ها بوده 
اس�ت. به همین دلیل گفته ش�د که هزاره‌ها کافرند و 
مذهب‌شان باطل است.نسبت‌دادن اوصاف ناموجه و 
مغایر شأن انسانی به هزاره‌ها بزرگ‌ترین دروغ تاریخ 
بود. اما این دروغ‌ها به مثابة حقایق انضمامی پذیرفته 
می‌ش�د و حتا برای اثبات آن از تاکتیک‌های گوناگون 
استفاده کردند. در چنین ش�رایطی، دروغ‌های بزرگ 
ابع�اد عظیم جنایت را توجیه می‌کند و در نقش اثبات 
بی‌گناه�ی قاتلان و جلادان عمل می‌کند. این دروغ‌ها 
اثب�ات بی‌گناه�ی جانیان را آس�ان و ب�اور گفته‌های 

قربانیان را دشوارتر می‌کند.

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
18

ویـــژه نامه

محمدطاهر زهیر 

هشام ‌شرابی متفکر فلسطینی‌تبار، »پدر‌سالاری جدید« در کشورهای 
عربی را، شکل بسط‌یافته‌ای از نظام‌های قدیمی‌تر قبیله‌ای می‌داند. 
به‌رغ��م آن‌که عناصری از مدرنیته: مثل انتخاب��ات، پارلمان، قانون 
اساسی و اشکالی از دموکراسی در کشورهای عربی دیده می‌شود، اما 
ماهیت نظام‌‌های حاکم برآن‌ها همچنان بر مناسبات و روابط قبیله‌ای 
استوار است. شیخی که امروز خود را ابوالمله می‌داند، در واقعیت 
امر، همان رییس دیروزین قبیله اس��ت. از نظر ش��رابی، خشونت، 
افراط‌گرایی، زن‌ستیزی، قتل، وحشت و غارت، ویژگی‌هایی است 
که جوامع عربی از قبایل بدوی به میراث گرفته است. خصلت‌های 
قبیله‌ای به کمال و قوت خود در درون مناسبات آنها باقی و جاری 
است. گذشت زمان نتوانسته است انقطاع و گُسست معناداری بین 
آنها و ویژگی‌های قبیله‌ای ایجاد کند. جوامع غربی با رُنس��انس از 
قرون وسطی گسست و وارد مرحله‌ای جدید از تاریخ خویش شد 
که از آن به مدرنیته و تجدد نام برده می‌شود. در جوامع عربی )شرق 
اسال�می( نه تنها فرایند نوسازی چون رنسانس آغاز نشد و اتفاق 
نیفتاد، بلکه نمادها و مظاه��ری از تمدن غرب هم هرگاه که وارد 
این کش��ورها شد، استحاله شد و خصلت قبیله‌ای به خود گرفت. 
ویژگی‌های قبیله‌ای جوامع عربی ریش��ه در فرهنگ و گذشته‌های 

تاریخی آنان دارد. 
تجربة زندگی قبیله‌ای یک امر اختصاصی و انحصاری نیس��ت که 
صرف در یک جغرافی��ا و در میان یک مجموعه‌ای از آد‌ها وجود 
دارد. زندگی قبیله‌ای یک امر فرهنگی و سبک از زندگی است که 
می‌توان نمونه‌های آن را در جاها و کشورهای مختلف سراغ گرفت. 
مطالعه‌ای را که ش��رابی در زمینة فرهنگی جوامع عربی انجام داده، 
قابل تعمیم و تسرّی در جوامع مشابه نیز می‌باشد. غیر از کشورهای 
عربی، جوامع زیادی است که تا هنوز با مناسبات و فرهنگ قبیله‌ای 
حیات اجتماعی‌ش��ان را تنظیم و اداره می‌کنند. در جهان مدرن، اما 
با تش��کیل دولت ـ ملت‌های جدید فرهنگ و مناسبات قبیله‌ای از 
میان رفت. دولت ـ ملت جاگزین آن ش��د و فرهنگ متناس��ب با 
زندگی مدرن را به وجود آورد. اما در جوامع شرق اسلامی؛ دولت 
بر بنیاد فرهنگ و مناسبات قبیله تأسیس و ایجاد شده است. قبیله 
مبنای ش��کل‌گیری دولت قرار گرفته و ساختار دولت بر شالوده و 

سازه‌های قبیله استوار است. 

قبیله چیست؟ 
قبیله از منظر جامعه‌شناس��ی، پدیده‌ای اجتماعی اس��ت که نتیجة 
طبیعی گس��ترش خان��واده و ازدواج‌های مک��رر درون‌خانوادگی 
می‌باش��د. مفاهیمی چون قبیله، عشیره و طایفه شاید با اسلام وارد 
خراسان‌زمین قدیم و افغانستان کنونی شده باشد. در تعریف قبیله 
گفته شده: )القبیله بنو ابٍ واحدٍ( فرزندان یک پدر را قبیله می‌گویند. 
اشتراک خونی و نسََبی از مهم‌ترین ویژگی قبیله است که نسبت و 
نس��ب تمام اعضای آن به یک جدِّ پدری می‌رسد. عصبیت، عامل 
پیوند‌دهنده‌ای اس��ت که اعضای قبیله را به همدیگر گره می‌زند. 



در کشورهايی مثل افغانستان، قبیله مهم‌ترین 
س�اخت اجتماعی اس�ت. این س�اخت بسیار 
سخت‌جان و تغییرناپذیر است. نقش قبیله در 
ساختار اجتماعی و سیاسی افغانستان را زمانی 
می‌توان فهمید که نگاهی ولو اجمالی به تاریخ 
سیاس�ی افغانستان داشته باش�یم. نخستین 
دولت و س�اختار سیاسی قدرت در افغانستان 
بر بنیاد قبیله تأسیس و استوار شد. در 1747 
میلادی، احمدشاه ابدالی بر اساس توافق سران 
قبای�ل، اولین دولت افغانی را بنیان نهاد. زمینة 
تاریخی تشکیل این دولت به لحاظ سیاسی و 
اجتماعی آماده بود. کارگزاران سلاطین صفوی‌ 
و نادرش�اه ‌افشار ستم‌ها و تحقیرهای فراوانی 
را نس�بت ب�ه قبایلي که تضاد مذهب�ی با آنان 
داش�تند، اعمال کرده بودند. احمدشاه ابدالی، 
برای حفظ انس�جام قبایل از یک‌ طرف و برای 
تثبی�ت پایه‌ه�ای قدرت خ�ود از س�وی دگر، 
جنگ‌های زیادی را به راه انداخت. وی بیرون از 
قلمرو قدرت خود و به منظور تسخیر و تصرف 
سرزمین‌های بیشتر، لشکر‌ش را سوق و جهت 
م�ی‌داد. جنگ‌هايی که او به راه انداخت عمدتاً 
در بیرون از جغرافیای دولتش بود.

جنگ‌ه�ا و منازعه‌ها در تاریخ سیاس�ی ما ماهیت قبیل�ه‌ای دارد. 
نزاع‌های خونین و خس�ارت‌بار که در تاریخ کشور ما، اتفاق افتاده 
اغلب ریشه در خصومت‌های قبیله‌ای دارد. گاه دو قبیله بین خود بر 
سر تصاحب قدرت جنگیده، گاه هم چندین قبیله به صورت موقت 
تواف�ق کرده و علیه قبیله‌ای دگر جن�گ راه انداخته. اگر جنگ‌ها و 
نزاع‌ها در تاریخ سیاس�ی ما کالبدش�کافی شود، ش�اید از این دو 
حالت خارج نباش�د. زیرا قبیله با تمام ویژگی‌ها و مناس�بات خود 
وارد حوزة سیاس�ت ش�د و تمام خصلت‌های خود را بر سیاس�ت 
افغان�ی تحمیل ک�رد. بدی�ن ترتیب، سیاس�ت قبیل�ه‌ای و قبیله 
سیاس�ی ش�د. خون و خش�ونت، قتل و غارت، حذف و سرکوب، 
طرد و نفی، دگرستیزی و تحمل‌ناپذیری که از صفت‌های قبیله بود 
بی‌کم‌و‌کاست وارد سیاست شد. 

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
19

ویـــژه نامه

خط‌کشی و مرزبندی میان قبیله با بیگانگان همیشه تیره و برجسته است. از منظر قبیله 
هر کس��ی عضو آن نباشد، بیگانه است و بیگانه به مثابة دشمن تلقی می‌شود. هویت 
قبیله با نزاع و خصومت ش��ناخته می‌ش��ود. قبیله هم دشمن‌تراش و هم دشمن‌کوب 

است. کوچک‌ترین بهانه‌ای باعث ایجاد دشمنی عمیق قبیله با بیگانگان می‌شود.

ما و قبیله
در کشورهايی مثل افغانستان، قبیله مهم‌ترین ساخت اجتماعی است. این ساخت بسیار 
سخت‌جان و تغییرناپذیر است. نقش قبیله در ساختار اجتماعی و سیاسی افغانستان را 
زمانی می‌توان فهمید که نگاهی ولو اجمالی به تاریخ سیاسی افغانستان داشته باشیم. 
نخستین دولت و ساختار سیاسی قدرت در افغانستان بر بنیاد قبیله تأسیس و استوار 
شد. در 1747 میلادی، احمدشاه ابدالی بر اساس توافق سران قبایل، اولین دولت افغانی 
را بنیان نهاد. زمینة تاریخی تشکیل این دولت به لحاظ سیاسی و اجتماعی آماده بود. 
کارگزاران سلاطین صفوی‌ و نادرشاه ‌افشار ستم‌ها و تحقیرهای فراوانی را نسبت به 
قبایلي که تضاد مذهبی با آنان داشتند، اعمال کرده بودند. احمدشاه ابدالی، برای حفظ 
انسجام قبایل از یک‌ طرف و برای تثبیت پایه‌های قدرت خود از سوی دگر، جنگ‌های 
زیادی را به راه انداخت. وی بیرون از قلمرو قدرت خود و به منظور تسخیر و تصرف 
سرزمین‌های بیشتر، لشکر‌ش را سوق و جهت می‌داد. جنگ‌هايی که او به راه انداخت 

عمدتاً در بیرون از جغرافیای دولتش بود.
از عهد ابدالی به این ‌س��و اما، جنگ و نزاع بر س��ر قدرت، در جغرافیایی محدود و 
متمرکز ش��د که افغانستان نامیده ش��ده بود. جنگ‌ها و منازعه‌ها در تاریخ سیاسی ما 
ماهیت قبیله‌ای دارد. نزاع‌های خونین و خسارت‌بار که در تاریخ کشور ما، اتفاق افتاده 
اغلب ریش��ه در خصومت‌های قبیله‌ای دارد. گاه دو قبیله بین خود بر س��ر تصاحب 
ق��درت جنگیده، گاه هم چندین قبیله ب��ه صورت موقت توافق کرده و علیه قبیله‌ای 
دگر جنگ راه انداخته. اگر جنگ‌ها و نزاع‌ها در تاریخ سیاس��ی ما کالبدشکافی شود، 
ش��اید از این دو حالت خارج نباش��د. زیرا قبیله با تمام ویژگی‌ها و مناس��بات خود 
وارد حوزة سیاس��ت شد و تمام خصلت‌های خود را بر سیاست افغانی تحمیل کرد. 
بدین ترتیب، سیاس��ت قبیله‌ای و قبیله سیاسی شد. خون و خشونت، قتل و غارت، 
حذف و سرکوب، طرد و نفی، دگرستیزی و تحمل‌ناپذیری که از صفت‌های قبیله بود 
بی‌کم‌و‌کاست وارد سیاست شد. سیاست افغانی اگر نابردبار و ناانسانی است، متاثر از 

منشأ و ریشة خود است.

مزاری و طرح عبور از قبیله
شهید ‌مزاری یکی از کسانی است که با دید و برداشت از پیچیدگی‌ها و واقعیت‌های 
تلخ و سیاه تاریخ سیاسی کشور، طرح عبور از مرزهای قبیله‌ای و قومی را روی دست 
گرفت. با درک از آنچه که در گذش��ته مبنا و بنیاد فجایع را تشکیل داده بود، به جای 
سیاس��ت انحصار و حذف گروه‌های قومی از ساختارهای سیاسی و اجتماعی، طرح 
مشارکت گستردة اقوام را در قدرت سیاسی مطرح كرد.آنچه اکنون در قانون اساسی 
کشور صراحت یافته، همان خواستی است که مزاری در فضای ملتهب آن روز از آن 

سخن می‌گفت. 
مزاری یک چهر‌ة اکادمیک و تئوری‌پرداز برآمده از دل مراکز علمی نبود، اما از تاریخ 
تحولات سیاسی و ماجرای منازعه بر سر قدرت در کشور، فهم و درک دقیق داشت. 
طرح مزاری معطوف به واقعیت‌هایی بود که کتمان و انکار آن، باعث خلق فاجعه‌های 
مکرر در تاریخ سیاسی کشور شده بود. مزاری، راه‌حل را در قبول و تحمل واقعیت‌ها 
می‌دانست، بارها تأکید میك‌رد که با کتمان و سرکوب نمی‌شود گره‌های کور و پیچیدة 
تاریخی را گشود. طرح مزاری، طرح گذار از قبیله و وارد شدن به مرحلة ملت‌سازی 

بود.
قدرت سیاسی در افغانستان »تابو« بود؛ به جز عده‌ای خاص، دیگران حق اظهار نظر 
در مورد آن را نداشت. از همین‌رو سخن مزاری از مشارکت سیاسی تابو‌شکنی شمرده 
شد. طرح و سخن مزاری در زمانه و روزگار خودش با خون و آتش پاسخ داده شد. 
آنچه که اکنون در قانون اساس��ی مبنی بر مش��ارکت اقوام در ساختار قدرت تسجیل 
یافته، امری است که مزاری در آن زمان طرح كرده بود. طرح مزاری اما مستلزم تحول 
در ساختاری بود که به صورت مطلق با تغییر مخالف بود.  مزاری از حذف »سیاست 
حذف« سخن می‌گفت. او خواهان سیاست مشارکت‌پذیر بود. عدالت و مشارکتي که 
آن روز مزاری طرح كرد، یک بدعت در تاریخ قدرت سیاسی تلقی شد. مشارکت اقوام 
در قدرت امر غریبی پنداشته می‌شد، که حتی شنیدن آن بر گوش‌ها سنگینی می‌کرد. 
اما طرح مزاری برخاسته از دل تاریخ و تجربه‌ای بود که ریشه در واقعیت‌های جامعه 
داش��ت. طرح‌های مزاری در زمان خودش تحقق نیافت، اما اینک در مسیری حركت 

می‌کنیم که سال‌ها قبل او به حیث »نقشة راه« مطرح كرده بود.



  زینب حیدری

داش��تن الگویی مناس��ب برای پیش‌برد یک زندگی هدفمند و درست حداقل 
ضرورت هر انسانی، به خاطر برخورد مناسب با جامعه و واقعیت‌های جامعه 
اس��ت. الگویی که چگونه زندگی‌کردن‌، چگونه برخورد‌کردن با واقعیت‌ها و 
چگونه بودن را بیاموزاند. این ضرورت در جامعة ما، مخصوصاً برای نسل پس 
از جنگهای دو دهة گذشته نیازی اساسی است؛ برای نسلی که در تلاش است 
تا با زبانی متفاوت از زبان و ابزار نسل پیش‌تر خود معامله کرده و حرف بزند، 
زبانی متفاوت از زبان تفنگ‌، شمشیر و خون. آن هم در مقطع زمانی‌اي که هنوز 
دو نسل با دو دیدگاه و برخورد متفاوت زیر سقف با هم سر می‌کنند. دو نسل 
متفاوت، نسلی که دورانش را با شعار، جنگ، خون‌، خشنونت برای به دست 
آوردن ساده‌ترین حقوقش سپری کرد و نسلی که دارد دنیایش را با کتاب و قلم 
می‌س��ازد؛ نسلی که تلاش دارد تا از این راه آینده‌ای بهتر را برای خود و نسل 

بعد خود رقم بزند. 
تقابل به ظاهر متفاوت این دو نس��ل در یک مقطع زمانی و عبور‌کردن از یک 
مقطع ظاهراً تاریک به دوره‌اي درخشان‌تر، مسلماً چالش‌هایی را نیز با خود به 
همراه دارد؛ اما این چالش‌ها امروز مشکلاتی را در پیش‌برد حداقل یک زندگی 
سالم و عادی در جامعه به وجود آورده است و به همین علت هست که روند 
رش��د و پیشرفت در پدیده‌های زمان ما اندکی آهسته است‌. شاید این بدبینانه 
باش��د که گفت در این دهة اخیر که افغانس��تان فصل جدیدی را آغاز کرده، 
آنچنانی که باید بعد از رهایی از جنگ های داخلی و خارجی رش��د می‌کرد، 
رشد نکرده است و جای یک حرکت جدی هنوز هم خالی است. اما برای من 
و نسل من بعد از جنگ‌های طولانی حرکتی توأم با آگاهی و درایت عبدالعلی 

مزاری اما با ابزاری متفاوت در این زمان نیاز هست.
نیاز نسل امروز حرکتی است با آگاهی و قدرتی که پشت سر حرکت دو دهه 
پیش بود. نیاز و نیرویی برای نسلی که می‌خواهد با زبانی منطقی و صلح‌آمیز 
به ارزشهاي انسانی دست یابد. وقتی به گذشتة نسل پیش از خود نگاه می‌کنیم، 
تنها دلیل پیروزی آن حرکت آگاهی، صداقت و استقامت پشت سر آن انقلاب 
بود که توانست حداقل دسترسی به ارزش‌های انسانی را که به ظاهر به دست 

آوردنش غیر‌ممکن بود را به وجود بیاورد. 
ارزش‌هایی که به خاطرش مبارزه ش��د و به دست آوردنش غیر‌ممکن به نظر 
می‌رس��ید، اما با آگاهی و دانایی که در طرز فکر و عمل مزاری و هم‌دوره‌های 
او بود، بالاخره آن ارزش‌ها قابل لمس شد. هرچند آن ارزشها با از دست دادن 
قربانی‌های سنگینی به دست آمد؛ اما به ما و نسل ما بودن و درست فکر‌کردن 
را هديه داد و استفامت را آموخت. آگاهی و صداقتی که در پس حرکت مزاری 
بود به ما آموخت تا انسان‌گونه زندگی کنیم ‌و غیر‌ممکن‌ها را با آگاهی‌، دانش 
و تفکر ممکن بسازیم؛ مبارزه با واقعیت‌هاي تلخ و چالش‌هایی که به نظر برای 
نسل ما غیر‌ممکن می‌رسد‌. اما استقامتی که در حرکت مزاری بود، انگیزة مثبتی 
است برای من، نسل من. و نیاز مبرم این نسل است تا با درس‌گرفتن از آگاهی 
و درایتی که پشت سر آن حرکت بود؛ اما با استفاده از ابزاری متفاوت راه انسانی 
خود را ادامه بدهیم. این را نادیده نمی‌گریم که زبان حرکت پیشین خون، توپ 
و تفنگ بود. اما جدا از آن زبان خش��ونت‌آور و تلخ‌، بی‌ش��ک دانش و آگاهی 
پشت سر آن حرکت با ابزارها و ارزشهای انسانی امروزی می‌تواند برای من و 
نسل من راهکار خوبی برای پیشرفت باشد؛ برای بر‌پا‌کردن حرکتی با آگاهی و 
انگیزة مزاری اما نه با زبان و ابزار دو دهه پیش، بلکه با زبانی منطقی و صلح‌جو 

یعنی آگاهی‌، کلام، قلم و انسانی زندگی‌کردن را در سر داشتن.
برای نسل من بیشتر از اسطوره‌پرستی، واقع‌بینی‌، منطقی و انسانی فکر‌کردن نیاز 
اساسی است. مخصوصاً برای منی که به عنوان جنس دوم محسوب می‌شوم و 
هر روز با چالش‌های گوناگون روبه‌رو شده و به دلايل متفاوت طرد می‌شوم. 
داش��تن الگویی چون مزاری که در همین خاک و با همین مردم زیس��ته است 
و اس��تفاده از اندیش��ه و راهکارهای او در چگونه‌ بودن‌، چگونه اندیش��دن و 
عمل‌کردن نیازی اس��ت تا در مقابل غیر‌ممکن‌ها ایستاد شد و آن غیر‌ممکن‌ها 
را ممکن کرد. این نیاز بر هر فردی است تا آگاهی و استقامت را برای رسیدن 
به ارزش‌های انسانی پیش بگیرد؛ هم برای زنی که هر روز تراژیدی را در این 

جغرافیا خلق می‌کند و همچنان برای انسانی که آرزوی انسانی‌زیستن را دارد.

نیازی برای نسل‌ها

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
20

ویـــژه نامه

  عاقله سحر

قدرت در افغانستان به همان پیمانه‏ای که متهم به بحران‏زایی بوده است، به همان پیمانه 
پدیدۀ »غریبه« نیز بوده است. در تاریخ معاصر کشور، قدرت گاهی با تندی و گاهی با 
کندی جابه‏جا و دست‏به‏دست شده است. اما در هیچ موردی این جا‏به‏جایی‏ها از مجاری 
و کانال‏های مش��روع و مردمی صورت نگرفته اس��ت. در حقیق��ت، این گونه گردش 
و انتقال غیردموکراتیک قدرت مهم‏ترین عامل ش��کل‏گیری بستر باروری برای اشتعال 

منازعات و خشونت‏های تداوم‏پذیر بوده و سرانجام، به بحران قدرت انجامیده است.
با به پیروزی‏ رس��یدن جهاد و فروپاش��ی حکومت دکتر نجیب، افغانس��تان در آستانۀ 
انتقال قدرت و جابه‌جایی تاریخی پارادایم قدرت مس��لط قرار گرفت. و بدون تردید، 
ش��هروندان که چهارده‏ س��ال مبارزه کرده و خون داده بودند، برای زیباترین و در عین 
ح��ال، چالش‌زاترین تجربة تاریخی آمادگی می‏گرفتند. و امیدوار بودند با وارد ش��دن 
مجاهدین به پایتخت، تمامی رنج‏های تلنبارش��ده در تار‌و‌پودشان یکباره التیام یافته و 
افغانستان سرزمین مشترک برای همۀ شهروندان باشد. در آن دوران اما فصلی جدیدی 
از رنج و درد و آوارگی برای ش��هروندان رقم خورد و کش��ور بیش از هر زمانی دیگر 
شاهد شکل‌گیری و ریخت‌وپاش‌های ائتلاف‌ها و جبهه‌گیری‌های سیاسی نه به منظور 
س��ازندگی و آبادانی بلکه برای سرکوب‏کردن صداهای معترض و عدالت‏خواهی شد. 
این عصر جدید، در حقیقت، بیشتر از هر چیز، فرصتی بود تا سازوکارهای اعتمادسازی 
ایجاد شده و ترویج مؤلفه‌های تضعیف‏سازی هویت‌های قومی متعارض و ترمیم‏کردن 
شکاف‌های اجتماعی صورت می‏گرفت. آنچه اما موجب فرصت‏سوزی‏های کلان ملی 

شد، روحیۀ مهارناپذیر تمامیت‏خواهی و انحصارگرایی قدرت بود.
در افغانستان که نهادهای دولتی و مدنی دچار فروپاشی شده بودند و کشور در حالتی 
قرار داش��ت که نهادهای متعارف هنوز قادر به پاسخگویی به خواسته‌های شهروندان 
نبودند و مش��ارکت‌دادن افراد و اش��خاص در فرایندِ گذار مانند برگ��زاری انتخابات، 
اشتغال‌زایی تداوم‌پذیر و مساعدساختن بستر بارور برای فعالیت‌های اجتماعی ـ فرهنگی، 
مسئله‌سازترین چالش برای گردانندگان دستگاه قدرت به شمار می‌رفت. در جامعه‌اي 
مانند افغانس��تان، در ش��هرها و روستاها، بدون اس��تثنا، به دلیل حاکم‌بودن ارزش‌های 
سخت‌گیر سنتی، قرائت انتزاعی از دین، و پاین‌بودن میزان سواد و آگاهی، بزرگ‌ترین 
گروه قربانی را زنان تش��کیل می‌دادند. زنان افغان، علی‏رغم مش��ارکت فیصله‏دهنده و 
ایفای نقش تعیین‏کننده‏ای در راستای به پیروزی‏رساندن جهاد، نه تنها مورد تمجید قرار 
نگرفتند؛ بلکه حتا شعاع وجودی‏شان مورد نفی قرار گرفته و در نتیجه همیشه از حقوق 
اساس��ی خود مانند حق کِار، حقِ انتخاب همس��ر، مشارکت در جنبش‌های سیاسی - 
اجتماعی و... محروم گشتند. شهید مزاری تنها رهبر سیاسی - جهادی بود که بر جایگاه 
زنان در تفکر سیاسی - اجتماعی غالب نیروهای تصمیم‏گیرنده اعتراض کرد و جایگاه 
و نقش زنان در تمامی فرایندهای سیاسی -اجتماعی را به عنوان قدرت تعیین‏کننده در 
معادلات سیاسی مطرح ساخت و برای تحقق‏بخشیدن به حقوق شهروندی زنان سخت 
تلاش ورزید. آنچه در آن دوران برای مزاری قابل تحمل نبود و موجب تأمل و نگرانی 
او بود، تشدید و تکرار عوامل و الگوهای پنداری و رفتاری سختگیر و دید سنتی رهبران 
سیاسی و نیروهای اجتماعی و مهم‏تر از همه روحیۀ نفی‏گرایانۀ پارادایم مسلط قدرت 
نسبت به زنان بود که به اعتقاد مزاری، قدرت‏مندترین نیروی بازدارنده فراروی مشارکت 

زنان در فرایندهای کلان ملی شمرده می‏شد.



سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
21

ویـــژه نامه

به‌رغم پذیرش این اصل که انس��ان افغانی در کل قربانی، فقرزده و رنجور اس��ت، اما 
حقیقت این است که میزان رنج‌دیدگی و آسیب‌پذیری زنان در مقایسه با مردان بالاتر 
اس��ت. به بیان دیگر، زن افغان همواره میراث‌دار س��هم بزرگ‌تری از توزیع ناعادلانۀ 
رنج اس��ت. در دوران جهاد، زنان در پس‏صحنۀ مبارزات با تأمین خرج و مصارف و 
مدیریت خانواده‏های مجاهدین و ش��هدا و معلولین نقش کلیدی‏ای را ایفا کردند؛ اما 
در دوران پس از جهاد، زنان کاملا به فراموشی سپرده شده و جایگاه‏شان تنها در حد 

کارگزاران و کارگران درون‏ خانه تنزل یافت.
از آنجایی که هستۀ جامعۀ سیاسی افغانستان بعد از جهاد، بر اساس نیازمندی‌های روز 
و فشارها و تهدیدات بیرونی )بیرون از قوم و قبیلۀ خودی( و اغلب در دوران جنگ، 
ش��کل گرفته بود، روند تکامل فکری این جامعه مس��یر طبیعی‌اش را نپیمود؛ بدین 
دلیل بود که اغلب، معادلات سیاسی -اجتماعی کلان ماهیت »مردانه« به خود گرفت 
و نقش‌آفرینی مردان به عنوان »منبع قدرت« چونان اس��تحکام یافته و تمهید ش��د که 
صحبت‌کردن بر سرِ تساوی جنسیتی در بعضِ حوزه‌ها تابو پنداشته می‌شد. مهره‌های 
درشت سیاسی در آرایش جهت‏گیری سیاسی - اجتماعی‌‏شان نشان دادند که به‌رغم 
س��ر دادن شعارهای داغ مانند رعایت حقوق شهروندی، توسعۀ همه‌جانبه، مشارکت 
عمومی، احترام به حقوق بش��ر، مبارزه با بی‌عدالتی و تبعیض، هنوز از مرزبندی‏های 
جنس��یتی و ایدئولوژیک عبور نکرده‏اند. اما مزاری ب��ه دلیل تعهد تزلزل‏ناپذیرش به 
عدالت اجتماعی بر این تفکر ایدئولوژیک جزم‏اندیش تاخت و فرهنگ تابوشکنی را 
در ادبیات سیاسی افغانستان ترویج کرد و جایگاه زنان و دیگر لایه‏های محروم جامعه 
را در معادلات سیاس��ی - اجتماعی بازخوانی و از نو تعریف کرد. به اعتقاد مزاری، 
توسعه، ثبات، تغییر و تداوم، تحت هیچ شرایطی بدون سهم‌دادن به زنان که نیمی از 
پیکر اجتماع را تش��کیل می‏دهند و سهم کلان‏تری از قربانی‏دادن می‏برند، امکان‌پذیر 

نبود.
در اندیشۀ شهید مزاری، بخشِ از این نارسایی‌ها ریشه در کم‌تحرکی گروه‌های مدافع 
حقوق زنان و جامعۀ روشنفکری داشت و به همین دلیل است که او همۀ شهروندان را 
مسئول می‏دانست تا متناسب با ظرفیت و امکانات‌شان، در راستای ایجاد بستر مناسب 
برای حضور بیشتر زنان تلاش کنند. بنابراین، مزاری همواره مسئولیت نخبگان سیاسی 
و فعالان جنبش روشنفکری زنان را برجسته می‏کرد؛ چون به باور مزاری، اینها همواره 
نیروی بالقوه و موتور تغییر و تحول، نه‏تنها در حوزۀ تأمین حقوق زنان بلکه نیروهای 
جدی‏ای برای ایجاد تغییر در ساختار نظام در سطح کشور به ‏شمار می‏رفتند. برعلاوه، 
در اندیشۀ سیاسی و خط‏مشی مبارزاتی مزاری، گروه‌های مدافع زنان و دیگر نیروهای 
روش��نفکری باید تلاش كنند تا در راستای توانمندسازی جامعه و بیداری و تقویت 
نیروهای نوس��از هماهنگی لازم را ایجاد کرده و سازوکارهای آگاهی‌دهی همگانی را 
بنیان نهند؛ چون تنها آگاهی و بیداری است که نسبتی اصیل و صحیح را بینِ انسان‌ها 

و رخدادهای اطراف آنها ایجاد می‌کند و آنها را از برخوردهای هیجانی و عاطفی باز 
می‌دارد.

درک درس��ت م��زاری از وضعی��ت حاک��م، او را در جای��گاه بلند اندیش��ه‏وری و 
اندیش��ه‏ورزی قرار می‏داد و مزاری به درس��تی درک کرده بود که دستیابی به جامعۀ 
باثبات و مستقل، با توجه به گسست ساختاری، کاری ساده‌اي نیست. بدین دلیل است 
که همیشه اذعان داشت که رسیدن به جامعۀ مرفه و همه‏شمول مستلزم ایجاد و توسعۀ 
مهارت‌های زیادی استراتژِیک، سازماندهی‏شده و روش‏مند است. سرانجام، رسیدن به 
چنین جامعه‌ای، مستلزم قدرت است و قدرت تنها از مراکز دموکراتیک قدرت مانند 
ش��هروندان اعم از زن و مرد، احزاب سیاسی، جامعۀ مدنی، باشگاه‌های تولید اندیشه 
و انجمن‏های اجتماعی به دس��ت می‏آید. بدین ترتیب، مزاری طرفدار برقراری نظام 
سیاسی‏ای بود که برای جلب حمایت و پشتيبانی این مراکز دموکراتیک قدرت، معتقد 
و متعهد به ایجاد سازه‏های توسعه و انکشاف نیروهای انسانی که شامل نقش‏آفرینی 
افراد و گروه‌هايی هس��تند که تابع قانون‏اند، با حکومت همکاری دارند و بزرگ‏ترین 
پایگاه مش��روعیت و قدرت حکومت‏اند، می‏بود. به باور مزاری، این نیروی انسانی و 
پایگاه مشروعیت، متشکل از دو لایۀ انسانی ـ یعنی زنان و مردان ـ است و غیبت هر 
کدام این دو مجاری مشروعیت‏بخش قدرت، سبب فقدان مشروعیت نظام سیاسی در 

کشور می‏شود.
در پای��ان، این رویکرد نخبه‏گرایانۀ ش��هید مزاری به عدالت و مس��اوات اجتماعی و 
همچنان اهمیت توسعۀ منابع انسانی متوازن نمایانگر این حقیقت است که حقوق زن 
در کاربس��ت اندیشۀ سیاسی او به عنوان گردانندۀ یکی از بزرگ‏ترین مراکز قدرت و 
تصمیم‏گیری‏ها، تنها در گفتمان‌های سمبلیک و تجملی خلاصه نمی‏شد. شهید مزاری 
همواره اذعان داش��ت که ب��رای برون‌رفت از چنین جامعۀ عقی��م و نابارور به جای 
چیدن زنان در چوکی‏های تزئینی، باید به زنان نه‏تنها به عنوان موجودات »خانه‏نشین« 
نگريس��ته نش��ود، بلكه برای آنها به عنوان کارگزاران نیرومند تغییر و تحول، فضای 

فعالیت ایجاد شود. 
به باور شهید مزاری، برای فراهم‏سازی فرصت فعالیت برای زنان و نیز ایجاد تغییرات 
مطلوب در جامعه، باید سرمایه‌¬گذاری در عوامل روبنایی و زیربنایی تغییرات سیاسی 
- اجتماعی و فرهنگی مانند راه‌اندازی برنامه‏های آموزش��ی متناسب با نیازمندی‏های 
زنان، فراهم‏س��ازی زمینه برای ش��کل‏گیری و تقویت جنبش‌های زنان هویت‌محور، 
مسئول ‏قراردادن نهادهای قانون‌گذاری، تقویت نهادها در راستای تأمین امنیت و حقوق 
زنان، ارتقای نرخ س��واد و اطلاع‌رسانی و نیز عوامل توسعۀ اقتصادی عمومی، ترویج 
مؤلفه‌های ش��فافیت و عدالت در دس��تگاه کارگزاری اجرایی قضایی مثل دادگاه‌ها و 
پلیس و حمایت از عملکرد نهادهای تأثیرگذار در راستای تضمین حقوق بشری زنان، 

مورد توجه جدی قرار بگیرد.

درک درس�ت م�زاری از وضعی�ت حاک�م، او را در جای�گاه بلند 
اندیش�ه‏وری و اندیش�ه‏ورزی قرار می‏داد و مزاری به درس�تی 
درک کرده بود که دس�تیابی به جامعۀ باثبات و مستقل، با توجه 
به گسس�ت ساختاری، کاری ساده‌اي نیست. بدین دلیل است 
که همیشه اذعان داشت که رسیدن به جامعۀ مرفه و همه‏شمول 
مس�تلزم ایج�اد و توس�عۀ مهارت‌های زی�ادی اس�تراتژِیک، 
سازماندهی‏ش�ده و روش‏من�د اس�ت. س�رانجام، رس�یدن به 
چنین جامعه‌ای، مس�تلزم قدرت اس�ت و ق�درت تنها از مراکز 
دموکراتیک قدرت مانند ش�هروندان اع�م از زن و مرد، احزاب 
سیاسی، جامعۀ مدنی، باشگاه‌های تولید اندیشه و انجمن‏های 
اجتماعی به دست می‏آید. بدین ترتیب، مزاری طرفدار برقراری 
نظام سیاس�ی‏ای بود ک�ه برای جلب حمایت و پش�تيبانی این 
مراک�ز دموکراتیک قدرت، معتقد و متعهد به ایجاد س�ازه‏های 
توسعه و انکشاف نیروهای انسانی که شامل نقش‏آفرینی افراد 
و گروه‌هايی هستند که تابع قانون‏اند، با حکومت همکاری دارند 
و بزرگ‏ترین پایگاه مشروعیت و قدرت حکومت‏اند، می‏بود. به 
باور مزاری، این نیروی انس�انی و پایگاه مشروعیت، متشکل از 
دو لایۀ انس�انی ـ یعنی زنان و مردان ـ است و غیبت هر کدام 
این دو مجاری مشروعیت‏بخش قدرت، سبب فقدان مشروعیت 
نظام سیاسی در کشور می‏شود.



 احد بهادری

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
22

ویـــژه نامه

سي��دعلى از دوران نوجوانى با بابه‌مزارى آش��نا شد و تا آخر در كنار بابه باقى ماند و همراه بابه 
رفت. در غرب كابل از امين‌ترين دوستان بابه مزارى بود. سكرتر بود. خزانه‌دار بود. سرپرست 
محافظين بابه بود. رابط بابه و نيرو‌هاى نظامى بود. امضا و مهر بابه بيشتر مواقع در جيبش بود. 
آنقدر رفتار سيدعلى و بابه عاطفى و نزدكي بود كه فكر مك‌ىردى سيد‌على فرزند و يا برادر بابه 

است. شايد اولين بارى كه تعبير »بابه« در‌باره بابه‌مزارى را شنيدم از زبان سيد‌على بود.
مانند بابه س��رزنده و ش��اداب و جدى بود. مواقعى كه آرامش در غرب كابل حاكم بود، ورزش 
مك‌ىرد. بيش��تر م‌ىدويد و فوتبال بازى مك‌ىرد. بعد‌از‌ظهر‌ها معمولا م‌ىرفتيم در مكتب احسان 

شهيد و فوتبال مك‌ىرديم.
در آخر��ين نب��رد غرب كابل، امورات اكمالات و توزيع مهم��ات به نيرو‌هاى حزب وحدت و 
پيش��برد كار‌هاىي كه از طرف بابه‌مزارى صورت م‌ىگرفت را سي��د‌على مديريت كرد. آخرين 
و شك��وهمند‌ترين نبرد غرب كابل س��اعت ٨ صبح ١٥ حوت ١٣٧٣ با حملة ش��وراى نظار و 
متحدين‌شان بر مواضع حزب وحدت از تمامى خطوط شروع شد. طياره‌هاى بمب‌افكن شوراى 
نظار خطوط دهمزنگ را بمباران كردند، و به تعقيب آن منزل بابه‌مزارى و دارالانش��اى حزب 

وحدت زير حملة توپخانة شوراى نظار قرار گرفت.
محافظت جانِ بابه مهم‌ترين وظيفة سيد‌على بود. از سيد‌ذكريا ىكي از دريور‌هاى بابه خواست كه 
سريع موتر بنز ضد مرمى بابه را آماده كند تا بابه‌مزارى به سفارت شوروى كه مركز قوماندانى 

فرقة ٩٧ حزب وحدت بود، منتقل شود.
سيد‌على تفنگچه‌اش را به من داد و خواست كه من هم همراه بابه باشم. در چوىك عقب موتر 
من و بابه نشس��تيم. سيد‌ذكريا دريور بود و كي باديگارد در كنار ذكريا نشسته بود. فقط همين 
موتر و ما چهار نفر از خانة بابه‌مزارى خارج ش��ده، طرف سه‌راه‌ىعلاءالدين حركت كرديم و 
از كنار مس��جد فاطمة زهرا چرخيده به طرف س��فارت شوروى رفتيم. سيد‌على در خانة بابه و 
دارالانشا باقى ماند و در نبود بابه كار‌هاى بابه را در دارالانشاى حزب وحدت با وجود گلوله‌باران 

شوراى نظار ادامه داد.
ظهر كه از شدت آتش‌بارى سلاح‌هاى ثقيلة دو طرف جنگ كاسته شد و نبرد زمينى و رو‌در‌رو 
در خطوط مقدم شدت گرفته بود. همراه بابه به قرارگاه شهيد قاسم شفق در نزدىكي سرك شورا 
برگشتيم و نان چاشت را مهمان قرارگاه شهيد قاسم بوديم. سه نفر كه ‌ىكيشان مجروح بود، در 

قرارگاه باقى مانده و بقيه در سنگر بودند. نان چاشت‌شان شوربا بود.
***

روز پنج��م جنگ ش��وراى نظار عليه حزب وحدت، هنگامى كه طالب��ان از دارالامان و اطراف 
سفارت شوروى بر مواضع حزب وحدت حمله كردند، بابه در دارالانشاى حزب وحدت روى 
صفه نشسته بود و از همان جا و از طريق گزارش‌هاى مخابروى جواد ضحاك، وضعيت جنگ 
با طالبان را تعقيب كرده و به قوماندانان دستور م‌ىداد. حدود دو ساعت در‌گيرى با طالبان دوام 
يافت و به دليل حضور اكثر نيرو‌هاى حزب وحدت در خطوط مقدم با ش��وراى نظار، اتحاد و 
متحدين‌شان، طالبان موفق شدند قرارگاه‌ها و سنگر‌هاى حزب وحدت را در دارالامان و سفارت 

او را دیدم آخرین ‌بار 
گفت‌وگو با آخرین شاهد

میرشاه خدری، خبرنگار آسوشیتد پرس

- از خودتان شروع کنیم. از خودتان بگویید. چطور شد که شما 
در آن موقعیت قرار گرفتید و آن عکس را گرفتید؟

خدری: اول اسم من حاجی میر‌شاه خدری است. حدود 18 سال است که با اسوشیتد 
پرس کار می‌کنم و در مجموع 30 سال است که من با مطبوعات بین‌المللی کار می‌کنم 
و در این سی سال وقتی که جریان آن دهه را آزاد و با هر کس کار می‌کردیم، چیزی 
که به خاطر من مانده این است همان روزی که حادثه رخ داد، روز سقوط کابل بود. 
طالبان به دروازه‌های دهمزنگ رس��یدند. و یک روز قبل از آن، تقریباً 18 یا 19 س��ال 
از آن گذش��ته ما با بی‌بی‌س��ی رفتیم، و آخرین مصاحبة بابه را با یک ستلایت بزرگ 
گرفتیم. بعد از مصاحبه آنها رفتند. بابه در مصاحبه گفت که ما در یک تفاهم با طالبان 
هستیم. اما طالبان بابه را گرفتند. من آن عکس را نگرفته‌ام، آن عکس‌هایی را که از بابه 
گرفته‌اند با حالتی که دست‌هایش��ان بس��ته است را من نگرفته‌ام. ما عکس و گزارش 
تهیه می‌کردیم. پیش از آنکه ایشان به اسارت برود. وقتی که این حادثه روی داد، فقط 
دروازه را به روی ما باز کردند و ما دیدیم که دست‌هایشان بسته بود. ملا بورجان به 
ما اجازة صحبت نداد و به زودی دروازه را بست. آن عکس‌ها را طالبان گرفته بودند. 
وقتی حادثة سقوط غرب کابل رخ داد بابه‌مزاری و هم‌قطارانش را از پل گل‌باغ، بالاتر 

گرفتند و به چهار‌آسیاب انتقال دادند.

شما موقع دستگیری بودید؟ 	-
خدری: نخیر. بعد از اینکه دس��تگیر ش��دند ما رفتیم و برای چند لحظه دروازه را ملا 
بورجان باز کرد تا ما بابه را ببینیم. از ایشان سوال کردم که پیامتان چیست؟ به من گفتند 

اجازة سؤال نداری و ما را خارج کردند.

شما می‌توانید توصیف کنید که همان لحظه چطور بود؟دقیقاً  	-
در کجا بود؟ چه افرادی از گروه طالبان بودند؟ و از حزب وحدت 

چه افرادی بودند؟ اگر چیزی به خاطرتان مانده باشد.
در همان اتاقی که بابه زندانی بود، ابوذر و دیگر هم‌قطارانش��ان نیز بودند. س��ید‌علی 
سکرتر بابه نیز در آن اتاق بود. آنها تازه زندانی شده بودند و هنوز پلان‌گذاری نشده 
بود که آنها را از هم جدا کنند. حادثة بسیار بدی بود. مردم به هر سو فرار می‌کردند. 
بعضی مردم به سوی دهمزنگ و تعدادی زنان و طفلان به سوی لوگر فرار می‌کردند. 

شرایط بسیار بدی بود.



سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
23

ویـــژه نامه

شوروى تصرف كنند.
طالبان به حوزة س��وم امنيتى و س��رك شورا رسي��ده بودند و مرم‌ىهايشان بر سقف 
ساختمان دارالانشا كه بابه‌مزارى هنوز روى صفه نشسته بود، اصابت مك‌ىرد. سيد‌على 
اين بار از قيوم، یکی دیگر از دريوران و ياران نزدكي و قديمى بابه خواس��ت تا موتر 
تعقيبى بابه )داتس��ن نقره‌اى رنگ‌( را آماده كند تا بابه را به نقطة امن‌ترى منتقل كند. 
باز هم من همراه بابه شدم. بابه و حاجى صفر در چوىك عقب، قيوم دريور و من در 

چوىك پيش رو نشسته بوديم و كي باديگارد هم در پشت سر موتر سوار بود.
سيد‌على مقدارى پول نقد را داخل پردة سبز رنگى گذاشته و در پيش پاى من گذاشت. 
ما ابتدا طرف بانكسيدار حركت كرديم و سپس تغيير مقصد داده به طرف كوچة مسجد 
س��فيد برگشتيم و در خانة خالة قيوم مستقر شديم و سيد‌على در خانة بابه باقى ماند 

و اسناد و مدارك و اسلحه و مهمات باقيمانده در خانة بابه را از آنجا خارج ساخت.
بابه مزارى از طريق مخابره به سيد‌على و جواد ضحاك دستور داد تا به همة نيرو‌هاى 
ح��زب خبر دهد كه با طالبان درگيرى نكنند و اجازه دهند تا طالبان در خطوط مقدم 
جبهات مس��تقر ش��وند. بابه نگران اين بود كه خطوط جبهه توس��ط شوراى نظار و 

متحدينش بشكند و با ورود آنان به مناطق مسكونى فجايع افشار تكرار شود.
سيد‌على همراه شهيد اخلاصى شب به ما ملحق شدند. در هنگام استراحت به خاطر 
مس��ايل امنيتى و حفاظت بابه‌مزارى، سيدعلى، بابه و قيوم به خانة ديگرى )‌روبه‌روى 

خانة خالة قيوم‌( رفتند و من و اخلاصى در همان خانه باقى مانديم.
صبح روز بعد، ش��وراى نظار حملات وسيع خود را بالاى سنگر‌هاىي كه در طول دو 
سال و هشت ماه مانند صخره در مقابلشان ايستاده بود و اكنون طالبان در آنها مستقر 
ش��ده بودند، شروع كردند و در ظرف دو س��اعت طالبان را شكست دادند. تا حدود 
ساعت ٢ بعد از ظهر، نيرو‌هاى شوراى نظار تا پل سرخ و كارته سه رسيدند و فاصلة 
آنان با خانه‌اى كه بابه در آنجا بود به حدود ٧٠٠ تا ٨٠٠ متر م‌ىرسيد. بابه بايد به نقطة 
امن‌ترى منتقل م‌ىشد. اين بار قلعة عباسقل‌ىخان، روبه‌روى قصر دارالامان و خانة پسر 

برادر شهيد عبدالحسين مقصودى انتخاب شد.
موترى كه براى انتقال بابه در نظر گرفته شده بود، بنز ١٩٠، رنگ عسكرى با شيشه‌هاى 
دودى بود. در چوىك عقب، بابه در وسط نشسته بود. سيد‌على سمت راست بابه و من 
س��مت چپش. قیوم دریوری می‌کرد و در كنارش ماما رسول از باديگارد‌هاى قديمى 

بابه نشسته بود.
از كوچة مس��جد سفيد به سمت دارالامان حركت كرديم. موتر از ميان سيل جمعيت 
كه همه به طرف دارالامان و چهارآسي��اب در حال فرار بودند، راه خود را باز مك‌ىرد. 
شايد بابه ىكي از دردآور‌ترين لحظات زندگ‌ىاش را در طى همين راه نه‌چندان طولانى 
با ديدن زنان و اطفالى كه به سمت سرنوشت نامعلومى در حركت بودند، تجربه كرده 
باشد. از مسجد سفيد تازه گذشته بوديم كه كي نفر در حالى كه سر و صورت خود را 

با دستمال چرىكي پوشانده بود و گويا قيوم را م‌ىشناخت و بابه‌مزارى را در موتر ديده 
بود، با دست بر روى شيشة پيش روى موتر زد و از قيوم خواست كه توقف كند. قيوم 
او را ناديده گرفته به رانندگ‌ىاش ادامه داد؛ اما او در كنار موتر م‌ىدويد و به شيشة موتر 
با دس��ت م‌ىزد كه توقف كند. ماما‌رسول شيشة موتر را كمى پايين كشيد و به مجرد 
آنكه شيشه را پايين كشيد آن مرد صورتش را كمى باز كرد و گفت: »من برادر رزمجو 
)سي��د محمد‌حسين رزمجو عضو ش��وراى مركزى و نمايندة حزب وحدت در مركز 
شهر براى آتش‌بس با شوراى نظار‌( هستم و از سفارت ايران نامه آورده‌ام«. قيوم جواب 
داد كه باشد براى كي زمان ديگر، اما بابه‌مزارى از قيوم خواست كه توقف كرده برادر 
رزمجو را سوار موتر كند. برادر رزمجو از دروازه‌اى كه سمت من بود، سوار موتر شد.
خانة شهيد مقصودى كه رسيديم، شهيد مقصودى تازه وضو گرفته بود كه نماز بخواند. 
سيد‌على نامة سفارت ايران را براى بابه خواند. نامه به دور از ادبيات ديپلوماتكي و به 
شكل توهين‌آميزى عنوانى بابه نوشته شده بود. )‌جزئيات نامه و رويداد‌هاى آن روز‌ها 
را در زمان مناس��ب خواهم نوشت‌.( بابه با همان ايمان و صلابت هميشگ‌ىاى كه در 
سخنانش داشت از سيد‌على خواست تا جواب نامة سفارت ايران را بنويسد. نامة دوم و 
سوم نيز با دست‌خط سيد‌على نوشته شد. نامة دوم عنوانى ملا بورجان قوماندان طالبان 
نوشته شد كه بابه‌مزارى از شهيد مقصودى خواست حامل آن باشد. نامة آخرى عنوانى 
مردم غرب كابل نوش��ته شد كه در آن بابه‌مزارى از مردم خواسته بود تا با سنگر‌بندى 
بر س��ر كوچه‌ها مانع ورود نيرو‌هاى ش��وراى نظار و اتحاد در مناطق مسكونى شوند. 
نامة آخرى را بابه‌مزارى به من ‌دس��تور داد تا به مناطق مسكونى برسانم و در مساجد 

براى مردم بخوانم.
بابه از قيوم خواس��ت تا با موتر مرا تا مس��جد س��فيد سر كاريز برس��اند. وقتى روى 
حويلى برآمدم قيوم گفت م‌ىروم تا دريور ديگرى پيدا كنم، چون بايد كنار بابه بمانم. 

ماما‌رسول برگشته بود خانه و تنها سيد‌على كنار بابه م‌ىماند.
روى صفه بودم كه بابه از اتاق خارج شد و آب خواست براى وضو. آفتابه را پر از آب 
كرده به دست بابه دادم و خودم داخل اتاق برگشتم، سجاده را براى نماز بابه پهن كردم 
و منتظر قيوم ماندم. بابه وضو گرفته برگشت و قبل از اينكه به نماز بايستد، روى سجاده 
دو‌زانو نشس��ت و شانة كوچىك را از جيبش بيرون آورده و شروع كرد به شانهك‌ردن 

ریشش. قيوم آمد و مرا خواسته گفت كه موتر آماده است.
مطمئن بودم بابه را دوباره م‌ىبينم. به همين دليل، بدون اينكه با بابه‌مزارى خدا‌حافظى 

كنم از اتاق خارج شده به طرف مسجد سفيد حركت كردم.
ش��ب كه خانة پسر برادر شهيد مقصودى برگشتم، فقط پسر برادر شهيد مقصودى و 
خانواده‌اش در خانه بودند و اتاقى كه عصر همان روز بابه و سيد‌على در آنجا بودند، 
خالىِ خالى بود. اين بار سيد‌على همراه بابه رفته بود و من جا ماندم و هنوز حسرت 

هم‌رکابی با بابه و سیدعلی به دلم مانده است.

از فرماندهان طالبان چه کسانی بودند؟  	-
خدری: در آن زمان ملا بورجان و ملا ربانی بودند؛ اما قومندان جنگ ملا بورجان 
بود که بعداً در 2006 در س��روبی کش��ته شد و ملا بورجان به ما اجازة دیدن بابه 

را داد. 

به عنوان خبرنگار فقط ش��ما بودید یا ش��خص دیگری هم  	-
حضور داشت؟

خدری: در آن زمان ژورناليستان زیاد نبودند. جنگ بود و فقط چهار آژانس باز بود. 
امروز است که ژورناليستان زیاد شده. در آن زمان شهر زیر آتش بمب و راکت بود. 

دو نوع جیت شهر را بمبارد می‌کرد. بسیار حالت خطر ناک بود.

شما از طرف بی‌بی‌سی رفته بودید؟ 	-
خدری: ما بار اول با بی‌بی‌سی رفتیم. و بار دیگر با یک خبرنگار فرانسوی رفتم که 
اسمش به خاطرم نیست. اسمش شاید پاتریک بود. من با 700 با 800 خبرنگار کار 
کرده‌ام كه اسم‌هایشان را به یاد ندارم. در آن زمان فقط من کار می‌کردم. چون در 
خطوط مقدم مردم را می‌گرفتند. اما من در شروع، روابط خود را با تمام قومندانان 
خط جور کرده بودم. افغان‌ها یک عادت دارند که اگر شخصی را یک بار ببیند، بار 
دوم رفیق می‌شوند. تقریباً 5 یا 6 خط بود؛ در خط سیلو هم جمعیت اسلامی، هم 
اتحاد اسال�می، هم حزب وحدت بود. حزب اسلامی در باغ بابر بود با جمعیت 
اسلامی. جنبش در جاده بود. شهر را 5 یا 6 تنظیم کنترل می‌کرد. شرایط جنگ بود 

و شهر مطلق سوخته بود.



شما را که اجازه دادند که بابه را ببنید، همان آخرین بار بود  	-
و دیگر فرصت مساعد نشد؟

خدری: نخیر چون جریانات تمام ش��د. وقتی که هر ژورناليس��ت می‌آمد گزارش از 
سران جهادی مثلًا استاد سیاف، انجينیر حکمتیار، استاد مزاری، آقای احمد‌شاه مسعود، 
مخصوصاً از آقای مس��عود، حکمتیار و مزاری تهیه می‌کردند. و اکثر از غرب کابل و 
شفاخانة صلیب سرخ که جنگ بود. وقتی طالبان تا دهمنزگ را گرفتند، کار این سه 
تنظیم تمام ش��د. جنبش را خلع سلاح كردند. سلسلة حزب وحدت هم ختم شد و 
حزب اسال�می و آقای حکمتیار هم به س��روبی رفت. و شهر در کنترل آقای مسعود 

و طالبان بود.

به یادتان هست که دقیقاً در کدام پوسته یا مقر طالبان بود  	-
که شما استاد مزاری را دید؟

خدری: در مرکز ولسوالی چهار‌آسیاب.

فرصتی پیش نیامد که شما از کسی چیزی بپرسید؟ یا کسی  	-
از طالبان با شما صحبت نکرد؟

خ��دری: م��ا رفتیم و بابه را دیديم و دوباره برگش��تیم. آنها هم اج��ازه نداند و ما هم 
دنباله‌اش را نگرفتیم. چون هر کس می‌ترسید و شرایط جنگ بود. و عکس و فيلم هم 
در دوران طالبان ممنوع بود. من در دوران طالبان مسئول همین دفتر بودم و عکس و 

فيلم را بسیار به مشکل می‌گرفتیم.

وضعیت را چطور توصیف می‌کنید؟ آیا شما حدس می‌زدید که  	-
همین آخرین دیدار استاد باشد و بعداً شهید شوند؟ 

خدری: نخیر من باورم نمی‌آمد که اس��تاد شهید شوند و کار به آنجا برسد؛ اما جنگ 
است دیگر. ولی بابه رهبر یک حزب بود و رهبر یک ملیت بود و ما نمی‌فهمیدیم که 
ایشان را شهید خواهند کرد. اما کسی شرایط افغانستان را تحلیل نمی‌توانست، چون 
شرایط جنگ بود. حواث و فکر مردم خوب نبود. مردم به شهر برآمده نمی‌توانستند. 
از هر طرف مرمی و راکت می‌آمد. کس��انی که پول��دار بودند در حالت فرار بودند و 
کسانی که توانایی فرار را نداشتند، خانه‌هایشان برایشان پناهگاه شده بود. وضعیت از 
این قرار بود و آرامی افغانس��تان یک خواب و خیال بود. امروز در این شرایط است، 
اما شرایط در آن زمان رقت‌بار بود. هر روز تقریباً چهار پنج خط که می‌گذشتند، بعد 
5 بجه شام عبور و مرور قطعاً نبود. شب تا صبح فیر راکت و مرمی بود. نظام و قانون 
نبود. ریاست‌جمهوری به کوه شمالی رفت. تمام وزارتخانه‌ها به مسجدهای خیرخانه 
رفتند. شهر مطلق خط اول بود، چون قوت‌های دوستم نزدیک این تپه بودند و شهر 

مطلقاً زیر آتش بود.

شما خودتان شناختی از مزاری داشتید قبل از این واقعه؟ 	-
خدری: نه ولله، من همان روزی که کابل س��قوط کرد در س��ال 1371 رفتم در پروان 
آقای مس��عود را دیدم و همین جمله را از آقای مسعود شنیدم. من گفتم آمر صاحب 
خانة من در دشت برچی است. حزب وحدت و مجاهدین در دشت برچی آمده‌اند؛ 
ما شنیدیم که شما با یک تفاهم با حزب وحدت داخل شهر می‌شوید، همین جریانات 
حزب وحدت با شما چطور است؟ او گفت ما هر دقیقه با حزب وحدت در تماس 
هستیم. چون من در عمق نبودم، بیشتر نپرسیدم. عبارت حزب وحدت را می‌دانستم 
که چند حزب در بامیان با هم یکجا شده بودند و آمده بودند. و آقای مزاری با داخل 
س��اختار و تشکیل حزب هم مشکل داشتند. من نمی‌خواهم که نام بگیرم اما کسانی 

بودند که در رهبری با ایشان مخالف بودند. بعضی مظاهرات هم صورت گرفت.

این واقعه قبل از ورود طالبان صورت گرفت؟ 	-
خدری: بله سال 1371، هنوز طالبان نیامده بودند. چهار سال جنگ شد. کابل در 1375 

سقوط کرد.

شما گفتید روز قبل از مفاهمه با مزاری یک مصاحبه داشتید.   	-
در آن مصاحبه کدام مسائل مطرح شد.

خدری: طالبان به دروازة چهار‌آس��یاب رسیده بودند. من خودم ملا ربانی را دیدم که 
معاون و صدراعظم طالبان بود. او را در میدان شهر دیدم. وقتی به آنجا رسیدم، به من 
گفتند کاش��کی کمی وقت‌تر می‌آمدی. من به او گفتم چرا معاون صاحب؟ او گفت 
چون احمد‌شاه مسعود اینجا آمده بود. من پرسیدم به چه تفاهم رسیدید؟ او گفت که 
مسعود به من گفت که مستقیم بالای کابل حمله نکن، فقط سه تنظیم را خلع سلاح 

کن من کابل را برایت می‌دهم. من پرسيدم قبول کردید؟ جواب دادند: بله.
و همین بود که از راه وردک آمدند و چهارآسیاب را گرفتند و مناطق شاه شهید و کارته 
نو که تحت کنترل دوستم بود را خلع سلاح کردند. حزب وحدت را نیز خلع سلاح 
کردند. ما با استاد مزاری صحبت کردیم ایشان گفتند که ما با طالبان به تفاهم هستیم 
و ما هم می‌خواهیم صلح و امنیت بیاید. حرف‌های بس��یاری زدند؛ اما در حافظة من 

نمانده چون بیست سال از آن واقعه گذشته.

در واقع مشخص بود که قرار است برای مذاکره بروند پیش  	-
طالبان درست است؟

خدری: ایشان گفتند در تفاهم هستیم و در مورد مذاکره صحبت نکردند. گپ به اینجا 
نرسیده بود که حرکت کنند. گفتند ما در مذاکره هستیم. همه چیز حل می‌شود. ما هم 
آرامی می‌خواهیم، آنها هم آرامی می‌خواهند برای افغانس��تان. اما نگفتند برای مذاکره 

می‌رویم.

و شما فردای آن روز بابه را در چهارآسیاب دیدید؟ 	-
خدری: بله روز بعدش ما بابه را در چهارآسیاب دیديم و خبرش یادم هست که طالبان 
اعلان کردند که ما آنها را به کندهار انتقال می‌دادیم که بالای هلیکوپتر و مسلح ما اینها 

حمله کردند و ما بیشتر از این در جریان نبوديم. وقتی ما رفتیم، تازه آنها را گرفتند.

بعد از آن واقعه ش��ما با کدام یك از س��ران طالبان مصاحبه  	-
داشتید؟ در مورد این واقعه صحبت شد؟ آنها به نکته‌ای اشاره 

کردند. فرصتي پیش نیامد راجع به این موضع صحبت شود؟
خدری: ما فقط یک بار ديگر رفتیم و دلیل شهادت استاد مزاری را همین قسم گفتند 
که ما آنها را انتقال می‌دادیم و اینها خودشان بالای افراد مسلح ما حمله کردند. همین 
چی��زی ب��ود که در اعلامیة خود هم گفتند. وضعیت به هم خ��ورد و طالبان آمدند و 

سلسلة این واقعات رفت و کهنه شد.

آیا همان لحظه که شما آقای مزاری را دید اثر شکنجه و زخم  	-
در بدنشان دیده می‌شد؟ 

خدری: نخیر. اما دست‌هایش��ان را از پش��ت سر بسته بودند و نش��ان می‌داد که تازه 
دستگیر شدند. خوب آنها اشخاص کمی نبودند که هر کس بتواند آنها را بزند. 

برداش��ت شما از ش��خصیت اس��تاد مزاری چه بود از همان  	-
لحظه‌ای که دیدید و بعد از آن.

خدری: لحظه‌ای که دیدم انسان دلاوری بود و فراز و نشیب را زیاد کشیده بود. رهبر 
نازدانه نبود که بگویید او را از قصر کشیده‌اند و آنجا انداخته‌اند و برایش سخت است. 
او از روزی که به کابل آمد و تا روزی که از شهر برآمد و به آن حالت مواجه شدند، 
هم��ه‌اش در رنج و درد ب��ود. درد مردمش و بمباران‌ها، خانه‌اش هم دو‌منزله بود و از 
هر سو معلوم می‌شد. در جنگ بود و انسان دلاوری بود. گفتم که رهبر نازدانه نبود که 
از یک موقف بس��یار بلند آمده باشد. بر خلاف رهبرانی که امروز هستند، یک انسان 
خاکسار بود. اما اسارت سیمای دیگری دارد. فکر نمی‌کرد که او را بکشند؛ چون فراز 

و نشیب زندگی را بسیار کشیده بود؛ اما با وجود اسارت بسیار وراخطا نبود.

بسیار تشکر! لطف کردید! و خوشحال شدیم که وقت خود را  	-
در اختیار ما گذاشتید. امیدواريم این گونه صحبت‌ها و حرف‌ها 
باعث شود گذشته و تاریخ این کشور، مخصوصاً سه دهة اخیر 
معلوم و واضح ش��ود و کمک کند تا ما آینده را بهتر از گذش��ته 

بسازیم.

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
24

لحظه‌ای که دیدم انسان دلاوری بود و فراز و نشیب را زیاد کشیده بود. رهبر نازدانه نبود ویـــژه نامه
که بگویید او را از قصر کشیده‌اند و آنجا انداخته‌اند و برایش سخت است. او از روزی که 
به کابل آمد و تا روزی که از ش�هر برآمد و به آن حالت مواجه ش�دند، همه‌اش در رنج و 
درد بود. درد مردمش و بمباران‌ها، خانه‌اش هم دو‌منزله بود و از هر سو معلوم می‌شد. در 
جنگ بود و انسان دلاوری بود. گفتم که رهبر نازدانه نبود که از یک موقف بسیار بلند آمده 
باش�د. بر خلاف رهبرانی که امروز هس�تند، یک انسان خاکسار بود. اما اسارت سیمای 
دیگری دارد. فکر نمی‌کرد که او را بکش�ند؛ چون فراز و نش�یب زندگی را بسیار کشیده 
بود؛ اما با وجود اسارت بسیار وراخطا نبود.



سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
25

ویـــژه نامه

تا پای جان برای حقوق بشر
 مختارحسین حیدری

واقعیت‌ه��ای تاریخی ب��ه خصوص در 
عص��ر حاض��ر ک��ه ابزاره��ا و امکانات 
ارتباطی گس��ترش يافت��ه، قابل حذف و 
کتمان نیس��ت. و لذا نبای��د برای حذفی 
بخش از تاریخ که بیانگر واقعیت‌های تلخ 
و دردآور یک جامعه و ملت است، تلاش 
ناکام به خرج داد. اما پذیرش این حقیقت 
به هیچ‌وجه به معنای ماندن و غرق‌شدن 
در حوادث گذش��ته نیست، بلکه تلاش 
برای بازخوانی واقع‌بینانة حوادث گذشته، 
ارزیابی منصفانة آن در پرتو س��نجه‌های 
ارزش��ی پذیرفته‌ش��دة امروزی، تنها راه 
امکان ایجاد شرایط زندگی مسالمت‌آمیز 
در ح��ال حاض��ر و ارائ��ة چش��م‌انداز 
روشن برای آینده اس��ت. جنگ داخلی 
بعد از پی��روزی مجاهدین به خصوص 
درگیری‌ه��ای خونین و ویرانگر کابل در 
دهة 70، بخشی از واقعیت‌های تلخ تاریخ 
معاصر افغانستان است که باید بی‌طرفانه 
و منصفانه مورد س��نجش و ارزیابی قرار 
گیرد. بدون شک کارنامة شهید مزاری و 
حزب وحدت به عنوان یکی از گروه‌های 
اصلی که در مقابل دولت وقت قرارگرفته 
و بخش��ی از نیروهای درگیر را تشکیل 
می‌داد، نیز نمی‌تواند خارج از قلمرو نفوذ 

قضاوت و ارزش داوری نسل امروز و فردا باشد.
از ط��رف دیگر، در دوران پس از طالبان در نتیجة ش��رایط خاص تاریخی که برای 
افغانستان به وجود آمد، ارزش‌های دموکراتیک و حقوق بشری به معیار پذیرفته‌شده 
برای ش��هروندان امروز افغانستان به خصوص قشر فرهیخته و تحصیل‌کرده تبدیل 
شده است. به همین دلیل، همزمان با نوزدهمین سالگرد فرجام خونین شهید مزاری و 
حزب وحدت در کابل، تلاش می‌شود مطالبات این جریان در ترازوی گفتمان حقوق 

بشری به عنوان معیار پذیرفته‌شده جهانی مورد ارزیابی قرار بگیرد.
گفتمان حقوق بشر با هدف حمایت از آحاد انسان‌ها و احترام به شأن و شرافت آنها، 
از ارکان اصلی اندیش��ه‌ای ش��ده که مشروعیت قدرت در جوامع انسانی را منوط به 
رعایت حقوق افراد انس��انی می‌داند. بر اساس این گفتمان، هر انسانی دارای حقوق 
خاصی است که از سرشت انسانی او و نه حکومت و قوانین حکومت ناشی می‌شود 
و مشروعیت خود حکومت مبتنی بر احترامی است که به این مجموعه حقوق می‌نهد. 
در گفتمان حقوق بشر اصول بنیادین و هنجارهای اصلی وجود دارد که در اینجا به دو 
هنجار اساسی آن یعنی اصل برابری و حق تعیین سرنوشت پرداخته‌شده و موضوع 

نوشتار یعنی مطالبات شهید مزاری بر اساس آن ارزیابی می‌شود.
الف( اصل برابری: اندیش��ة حقوق بشر بر این فرض استوار است که همة انسان‌ها، 
خصوصیات اساس��ی چندی دارند که در آن شریک هستند و در نتیجه آنان را باید 
به دیدة اعضای نژاد انس��انی و نه اعضای گروه خاص نگریس��ت. شناس��ایی این 
خصوصیات مش��ترک، به اصل برابری منتهی می‌ش��ود که مستلزم آن است که همة 
اشخاص با احترام برابر رفتار شوند. حق برابری و بهره‌مندی از تمام حقوق انسانی بر 
مبنای برابر، حق همة افراد انسانی بوده و دولت حاکم تعهد دارد که زمینة بهره‌مندی 
از آن را برای همه فراهم سازد. بر اساس این معیار حقوق بشری، حکومت و قانونی 
که نگاهی برابری‌طلبانه به شهروندان خود داشته باشد، از مشروعیت بیشتر برخوردار 

اس��ت؛ اما حکومتی که مدافع تبعیض و نابرابری میان شهروندان تحت قلمرو خود 
باشد، از مشروعیت کمتری بهره‌مند خواهد بود.

ب( اصل تعیین سرنوش��ت: اصل تعیین سرنوش��ت از اصول شناخته‌ش��دة حقوق 
بین‌الملل معاصر است، به طوری که بسیاری آن را به مثابة عنصر اساسی مشروعیت 
تلق��ی میك‌نند. دیوان بین‌الملل��ی این اصل را به عنوان یک��ی از اصول پایة حقوق 
بین‌الملل شناخته است. با تصویب میثاقین که در ماده یک هر دو میثاق، بیان می‌دارد: 
»همة انس��ان‌ها اختیار تعیین سرنوش��ت خویش را دارا هس��تند و بنابراین مختارند 
نظام سیاس��ی مورد نظر خویش را معین كرده و به انتخاب آزادانة توسعة اقتصادی، 
اجتماعی و فرهنگی همت گمارند.«، اصل تعیین سرنوشت به حق مسلم بشری تعیین 
سرنوش��ت ارتقا یافت. مفهوم عمده‌‌اي که منابع بین‌المللی حق سرنوشت به دست 
مي‌دهند این است که همة ملت‌ها از حق تعیین سرنوشت برخوردارند و به موجب 
آن وضعیت و مسیر توسعة اجتماعی فرهنگی را آزادانه بدون دخالت خارجی دنبال 

كنند.
نکتة مهمی را که در خصوص حق تعیین سرنوشت باید یادآور شد این است که حق 
تعیین سرنوشت مفهومی گسترده‌ای داشته و دارای دو بعد خارجی و داخلی است. از 
نظر تاریخی، بعد خارجی تعیین سرنوشت سابقه بیشتری دارد، اما اکنون بعد داخلی 
تعیین سرنوشت از اهمیت بیشتری برخوردار شده است. اصل تعیین سرنوشت مـردم 
در گذش��ته و به خص��وص دورة بعـد از جنگ جـهانی دوم عمـدت��اً در ارتباط با 
استعمارزدایی تکامل پیداکرده و این حق مبنای شکل‌گیری نهضت‌های آزادی‌بخش 
در مقابل استعمار بوده است. اما به مرور زمان که دخالت مستقیم کشورهای قدرتمند 
در عرصة بین‌المللی کاهش یافت و مس��تعمرات رس��می به استقلال دست یافتند؛ 
بعد خارجی تعیین سرنوش��ت موضوعیت خود را از دس��ت داده و توجهات بیشتر 
به بعد داخلی حق تعیین سرنوشت جلب شد. از نظر تاریخی برخلاف بلوک شرق 
و کش��ورهای توس��عه‌نیافته که به بعد خارجی حق تعیین سرنوشت توجه داشتند، 
دولت‌های غربی از ابتدا بر بعد داخلی تعیین سرنوشت و امکان مشارکت آزادانة همه 

مردم در فرایند سیاسی و به طور کلی بر دموکراسی تأکید داشتند.
اکنون بس��یاری از صاحب‌نظران، حق تعیین سرنوشت را دارای مفهوم گسترده‌تری 
می‌دانند و بر اس��اس آن، هر اجتماع انس��انی که خ��ود را به صورت یک مجموعه 
شناسایی کرده و دارای درجاتی از خودآگاهی جمعی است، حق دارد مورد شناسایی 
قرارگرفته آینده‌اش را خودش انتخاب کند و خواس��ت سیاسی‌اش را در چارچوب 
دولتی که در آن زندگی می‌کند، به روش دموکراتیک بیان كند. بسیاری از اندیشمندان، 
حق تعیین سرنوشت داخلی مردم یک کشور را فراتر از یک امر تئوریک تلقی كرده و 
حق مشارکت مردم در یک حکومت دموکراتیک به همراه حق اقلیت‌ها برای رعایت 
حقوق دسته‌جمعی‌ش��ان را به عنوان معانی اصلی بعد داخلی حق تعیین سرنوشت 

قلمداد می‌کند. 
ب��ه عبارت دیگر، می‌توان گفت حق تعیین سرنوش��ت خارج��ی نوع تنظیم روابط 
جامعه با بقیة دولت‌های جهان اس��ت که می‌تواند اش��کال متفاوتی داشته باشد؛ در 
حالی‌که حق تعیین سرنوشت داخلی اشاره به یک شکل دموکراتیک حکومت دارد، 
با مشارکت هرچه گسترده‌تر مردم حاصل می‌شود؛ و نتیجة آن قاعده‌مند‌بودن روابط 
میان حکومت‌کنندگان و حکومت‌ش��وندگان اس��ت. بدین ترتیب بعد داخلی اصل 
تعیین سرنوشت، با مادة 25 میثاق بین‌المللی حقوق مدنی و سیاسی که حق مشارکت 
مردم را در حکومت و تعیین محتوا و مضمون سیاست‌ها شناسایی کرده، در ارتباط 
نزدیک و تنگاتنگ قرار دارد. حق تعیین سرنوشت داخلی به عنوان بعُد بحث‌برانگیز 
حق تعیین سرنوش��ت، عبارت اس��ت از حق خودمختاری مقتدرانه یعنی حق مردم 
برای انتخاب واقعی و آزادانة رژیم سیاسی و اقتصادی خود که حقی است فراتر از 
انتخاب میان آنچه که صرفاً از طرف جناح حاکم پیش��نهاد می‌شود. این حق مستمر 
و بادوام اس��ت، و برخلاف حق تعیین سرنوش��ت خارجی با یک بار توسل به آن، 
ساقط نمی‌ش��ود، تحلیل نمی‌رود و کمرنگ نمی‌شود. در واقع در حقوق بین‌الملل 
معاصر، حق تعیین سرنوشت تنها به معنای کسب استقلال یا براندازی یک نوع خاص 
حکومت )مثلًا حکومت نژادپرست( نیست، بلکه به معنای مشارکت در تعیین نظام 
سیاسی ـ اقتصادی و به معنای حفظ هویت است. بنابراین وقتی گفته می‌شود مردم 
یک دولت حاکم و گروه‌های اقلیت س��اکن در آن دولت، از حق تعیین سرنوش��ت 
برخوردارند، به این معناس��ت که اولاً کل مردم در یک دولت مستقل از حق داشتن 
یک حکومت دموکراتیک مبتنی بر سیستم نمایندگی برخوردارند، که شیوة اظهارنظر 
و دخالت مردم در تصمیم‌گیری‌های حکومتی در این نظام در مجموعه‌ای از قوانین 
از جمله قانون اساسی ذکر شده باشد، ثانیاً گروه‌های اقلیت ساکن در این کشور حق 

داشته باشند هویت خود را حفظ کنند.
بنابراین به عنوان جمع‌بندی می‌توان گفت: حق تعیین سرنوشت داخلی بر مبنای دو 

اکنون بسیاری از 
صاحب‌نظران، حق تعیین 
سرنوشت را دارای مفهوم 
گسترده‌تری می‌دانند و بر 
اساس آن، هر اجتماع انسانی 
که خود را به صورت یک 
مجموعه شناسایی کرده و 
دارای درجاتی از خودآگاهی 
جمعی است، حق دارد 
مورد شناسایی قرارگرفته 
آینده‌اش را خودش انتخاب 
کند و خواست سیاسی‌اش 
را در چارچوب دولتی که 
در آن زندگی می‌کند، به 
روش دموکراتیک بیان كند. 
بسیاری از اندیشمندان، 
حق تعیین سرنوشت داخلی 
مردم یک کشور را فراتر از 
یک امر تئوریک تلقی كرده 
و حق مشارکت مردم در یک 
حکومت دموکراتیک به همراه 
حق اقلیت‌ها برای رعایت 
حقوق دسته‌جمعی‌شان را به 
عنوان معانی اصلی بعد داخلی 
حق تعیین سرنوشت قلمداد 
می‌کند.



عنصر »هویت« و »دموکراس��ی« استوار اس��ت و همه مردم و گروه‌های مردمی، این 
حق را دارند که هویتش��ان شناس��ایی شود و در بیان خواست سیاسی‌شان در دولت 

آزاد باشند.
اکنون با توجه به واقعیت‌های تاریخی و سخنان و اسناد به جا مانده از رهبران درگیر 
در دهه 70، می‌توان موضع‌گیری‌ها را ارزیابی کرد. در این که در سیاست و حکومت 
افغانستان همواره رویکرد استبدادی و انحصارگرا داشته که در اشکال متفاوت اعمال 
می‌ش��ده است، شکی نیست. اما بعد از تجاوز نیروهای شوروی به افغانستان، جهاد 
و مقاومت مردم افغانس��تان در برابر ش��وروی و حکومت مورد حمایتش آغاز شد 
و هم��ة گروه‌های قومی در این مبارزات س��هم داش��تند. زمانی که مجاهدین افغان 
به پیروزی رس��یدند و قرار ش��د که نظام سیاسی آینده ش��کل بگیرد، یک‌ بار دیگر 
رویکرد حذف‌محورانه و انحصارگرایانه در دستور کار قرار برخی از رهبران جهادی 
قرار گرفت. س��خنان به یاد مانده از رهبران جهادی مستقر در پیشاور که با تعبیرات 
توهین‌آمیز به توجیه نادیده گرفته‌ش��دن برخی از جمعیت‌های اصلی افغانستان در 
نظام سیاس��ی آینده پرداخته‌اند؛ و متن قانون اساسی حکومت مجاهدین، مهم‌ترین 
نشانه‌های رویکرد حذف‌‌محور رهبران جهادی است. در چنین فضایی شهید مزاری 
و حزب وحدت در مقابل دولت مستقر در کابل درگیر جنگ داخلی می‌شود. مرور 
سخنان به‌ جا مانده از شهید مزاری، نشانگر تأکید او بر مفاهیم برابری و مشارکت همة 
اقوام در ساختار حکومت است. تأکید بر این که، »مسئلة افغانستان وقتی حل می‌شود 
که مردم و احزاب همدیگر را تحمل بکنند، و چه از نگاه اقوام چه از نگاه احزاب، 
چه از نگاه مذاهب، در صدد حذف یکدیگر نباشند«، »روش حزب وحدت این است 
که برای همه حق مس��اوی طبق نفوسشان می‌خواهد«، »ریشة اصلی تمام فاجعه‌ها 
در کشور، انحصارطلبی و نادیده‌گرفتن حقوق دیگـران است« و »هـدف ما تشکیل 
یک حکومت اسلامی، مـردمی، فراگـیر و مبتـنی بر عدالت اجتماعی در افغانسـتان 
اس��ت«. از مهم‌ترین س��خنان به ‌جا مانده از شهید مزاری بوده که بیانگر اصلی‌ترین 

مطالبات او و دلایل توجیه‌کنندة مخالفت و درگیری‌اش با دولت وقت است.
دول��ت مجاهدین به رهبری برهان‌الدین ربانی هم از نظر معیار برابری و هم از نظر 
معیار تعیین سرنوش��ت، نمی‌تواند حکومت شایس��ته و مشروع تلقی شود. بنابراین 
مخالفت گروه‌های دیگر را با دولتی که با معیارهای حقوق بشری مشروعیت کافی 
ندارد، نمی‌توان ش��رارت و بغاوت تلقی کرد. از نظر رعایت حق تعیین سرنوشت، 
در حکومت مجاهدین عده‌ای از رهبران می‌خواس��تند در قالب تصمیمات شورای 
حل‌و‌عقد ارادة خود را بر دیگران تحمیل کند و ضمن اینکه سازوکاری برای مراجعه 
به آرای مردمی و نمایندگان واقعی مردم تعبیه نش��ده بود، بخش بزرگی از جمعیت 
افغانستان اصلًا نماینده نداشتند. از نظر برابری نیز چنانکه در قانون اساسی ناکام دولت 
مجاهدین منعکس شده است، رویکرد شدیداً تبعیض‌آمیز در این دولت وجود داشته 
اس��ت. در خصوص این قانون اساس��ی که در ده فصل و 114 ماده با عنوان »اصول 
اساس��ی دولت اسال�می افغانس��تان« در خزان 1372 تدوین شده بود؛ دو نکتة مهم 
قابل ‌ذکر اس��ت: اول اینکه این قانون یکی از جنجالی‌ترین قوانین اساسی افغانستان 
است، به دلیل اینکه در جریان تدوین و تصویب آن، با مخالفت‌های جدی احزاب و 
گروه‌های جهادی مواجه بود. حتی حزب وحدت همزمان قانون اساسی دیگر به نام 
»قانون اساسی جمهوری فدرال اسلامی افغانستان« را پیشنهاد داده بود. قانون اساسی 
ربانی به دلیل هرج‌ومرج حاکم بر افغانستان وعدم مشروعیت و مقبولیت دولت ربانی، 

هیچ‌گاه مقبولیت ملی پیدا نکرد.
نکتة دوم اینکه، از جهت برابری، در میان هش��ت قانون اساسی که تاریخ افغانستان 
به خود دیده اس��ت، قانون اساس��ی دولت مجاهدین یکی از بدترین قوانین اساسی 
افغانس��تان بوده اس��ت. به عنوان مثال، در این قانون هیچ اش��اره‌اي به آزادی دینی 
غیرمسلمانان نشده است. برای کسب ریاست‌جمهوری و نخست‌وزیری، سنی‌بودن 
و مرد‌بودن جزن شرایط اعلام شده است و از این طریق تبعیض مذهبی و جنسیتی 

در متن قانون گنجانده شده است.
ش��هید مزاری و حزب وحدت در هر دو مورد، رویکرد متفاوت نسبت به رویکرد 
دولت داشت. تأکید بر اصل تعیین سرنوشت و مشارکت همة اقوام، مذاهب و احزاب 
افغانستان در تعیین نظام سیاسی و حاکمان افغانستان، یکی از محورهای اختلاف او 
با دولت وقت بوده اس��ت، ضمن اینکه همواره رویکرد تبعیض‌آمیز رهبران جهادی 
دیگر را مورد انتقاد قرار می‌داده است. در این راستا، برخی از رهبران جهادی که زنان 
را دارای حق رأی نمی‌دانستند، بارها مورد اعتراض شهید مزاری قرار گرفته است.  به 
دلیل همین فکر برابری‌طلبانة او بود که در شورای مرکزی این حزب، تعداد 12 نفر 
از زنان باس��واد عضویت داشته و یکی از کمیته‌های آن مخصوص زنان بوده است. 
شهید مزاری از محدود رهبران جهادی است که دیدگاه برابری‌طلبانه‌تر از جمله در 
مورد زنان داش��ت و در این مورد گفته است »زنان از کلیة حقوق انسانی برخوردار 

هستند و می‌توانند در همة عرصه‌های حیات اجتماعی و سیاسی کشور فعال باشند، 
انتخاب شوند و انتخاب کنند.«

بنابرای��ن در ارزیابی جنگ‌های داخلی که در دهة هفتاد صورت گرفته اس��ت، نوع 
قضاوت ما در مورد کسانی که در مقابل دولت وقت جنگیدند، بستگی به مشروعیت 
دولت وقت دارد. در گفتمان حقوق بش��ر نیز، مشروعیت هر نظام سیاسی منوط به 
رعایت حقوق بشر است که از جمله مهم‌ترین هنجارهای آن برابری شهروندان، حق 
تعیین سرنوش��ت و مشارکت فعالانة همه ش��هروندان در تعیین نظام سیاسی است. 
جنگ مس��لحانه در برابر دولتی که با این معیارها، مشروعیت دارد، نادرست بوده و 
شرارت و بغاوت به حساب می‌آید؛ اما مقاومت در برابر دولتی که مدافع تبعیض و 
حامی رویکرد حذف‌محورانه و انحصارگرایانه است، را می‌توان تلاش برای تعیین 

سرنوشت و زمینه‌سازی برای حق‌خواهی تلقی کرد.
واقعیت این است که رویکرد حذف‌محور و انحصارگراي دولت ربانی که در قانون 
اساس��ی آن به تصویر کش��یده ش��ده اس��ت و عدم احترام این دولت به حق تعیین 
سرنوش��ت دیگر گروه‌های قومی و مذهبی، زمینه‌ساز درگیری‌های ویرانگر دهه 70 
شمسی شد. جالب اینکه تقریباً چند سال بعد از پایان جنگ کابل و حاکمیت طالبان 
در افغانس��تان،  در یک س��ند بین‌المللی نیز به ارتباط میان عدم رعایت حق تعیین 
سرنوش��ت و وقوع جنگ و درگیری اش��اره می‌شود. در س��ال 1998 در کنفرانس 
»اجرای حق تعیین سرنوش��ت به عنوان ابزاری ب��رای جلوگیری از درگیری‌ها« که 
توس��ط یونسکو تشکیل ش��د، این نتیجه به دست آمد که »اعمال مسالمت‌آمیز حق 
تعیین سرنوش��ت در مفهوم گستردة آن، ابزار کلیدی جهت جلوگیری و حل‌و‌فصل 
درگیری‌هاست.« و عنوان شد که انکار و نادیده‌گرفتن حق تعیین سرنوشت داخلی، 
علت عمدة جنبش‌های آزادی‌بخش و مقاومت در برابر حکومت‌های سرکوبگر تلقی 

می‌شود.
نکتة پایانی اینکه مش��روعیت و جواز اخلاقی سیاست‌ها، تصمیم‌گیری‌ها و رفتارها 
در بس��یاری از موارد وابس��ته به اوضاع و احوال و رفتارهای طرف مقابل دارد. در 
برابر دولتمردانی که به حق تعیین سرنوش��ت همة گروه‌های قومی احترام نگذاشته 
و در تلاش اس��ت از طریق استفاده از زور و سلاح، رویکرد انحصارگرایانة خود را 
تحمیل می‌کند؛ جنگ مس��لحانه برای احقاق حقوق خود، تحقق عدالت و برابری 
و زمینه‌س��ازی برای رعایت حق تعیین سرنوش��ت، درس��ت و از نظر اخلاقی قابل 
توجه اس��ت؛ اما در شرایط متفاوتی که استفاده از راه‌حل دموکراتیک میسر است و 
می‌توان از طریق مش��ارکت در انتخابات به بهره‌مندی از حقوق انسانی خود رسید، 
دفاع از روش‌های خش��ن و طی مسیر خشونت‌آمیز نادرست و غیراخلاقی خواهد 
بود. بنابراین در شرایط کنونی که از طریق مکانسیم‌های دموکراتیک، سهم‌گیری در 
تصمیم‌گیری‌های عمومی و مشارکت در تعیین سرنوشت کشور ممکن شده است، 

نباید به هیچ وجه از خشونت‌گرایی و افراط‌گرایی حمایت کرد.

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
26

ویـــژه نامه

دولت مجاهدین به رهبری برهان‌الدین ربانی هم از 
نظر معیار برابری و هم از نظر معیار تعیین سرنوشت، 

نمی‌تواند حکومت شایسته و مشروع تلقی شود. 
بنابراین مخالفت گروه‌های دیگر را با دولتی که با 

معیارهای حقوق بشری مشروعیت کافی ندارد، نمی‌توان 
شرارت و بغاوت تلقی کرد. از نظر رعایت حق تعیین 

سرنوشت، در حکومت مجاهدین عده‌ای از رهبران 
می‌خواستند در قالب تصمیمات شورای حل‌و‌عقد ارادة 

خود را بر دیگران تحمیل کند و ضمن اینکه سازوکاری 
برای مراجعه به آرای مردمی و نمایندگان واقعی مردم 

تعبیه نشده بود، بخش بزرگی از جمعیت افغانستان 
اصلًا نماینده نداشتند. از نظر برابری نیز چنانکه در 
قانون اساسی ناکام دولت مجاهدین منعکس شده 

است، رویکرد شدیداً تبعیض‌آمیز در این دولت وجود 
داشته است.



ح��ذف قومی یک��ی از پدیده‌های 
اجتماع��ی اس��ت ک��ه در جوامع 
مختل��ف و در ادوار گوناگ��ون به 
ش��کل‌های مختلفی وجود داشته 
اس��ت. ح��ذف قومی ب��ه معنای 
مح��روم س��اختن سیس��تماتیک 
دیگراق��وام از حق��وق و امیتازات 
سیاس��ی، اقتص��ادی و اجتماع��ی آنها بر مبن��ای تبعیضات 
قومی اس��ت. مردم افغانستان نیز به طور سیستماتیک قربانی 
این پدیدة ش��وم در ط��ول تاریخ معاصر خ��ود گردیده‌اند. 
ساختارهای سیاسی، اقتصادی و اجتماعی افغانستان به گونه‌ای 
سازمان‌یافته بر محور استراتیژی‌های تبعیض‌آمیز ایجاد شده و 
دوام یافته‌اند. در نتیجه، نهادهای سیاس��ی و اجتماعی نیز به 
تبعیت از آنها با تاکتیک‌های حذف قومی شکل گرفته و رشد 
یافته‌اند. با در نظرداشت اینکه افغانستان کشوری دارای اقوام 
مختلف اس��ت، از یک دید می‌توان گفت همة آنها به نحوی 
مورد حذف و تبعی��ض قومی قرار گرفته‌اند؛ حتی قومی که 
به گواه تاریخ معاصر افغانس��تان زمامداری این کشور را در 
دست داشته است نیز توسط نظام قومی ـ خانواده‌ای ـ قربانی 
شده‌اند. اما، در این میان، هزاره‌ها از جمله اقلیت‌های قومی به 
شمار می‌روند که به طور سیستماتیک و نهادی مورد حذف و 

تبعیض مضاعف در افغانستان قرار گرفته‌اند.

میکانیزم‌های حذف قومی
تبیین ح��ذف قومی را نمی‌توان به ترجیح��ات یا رفتارهای 
قومی‌مح��ور برخی افراد نس��بت به دیگران فروکاس��ت. در 
حقیق��ت به حذف قومی بای��د به مثابۀ نابراب��ری نهادی در 

یک جامعه نگریس��ته شود )Folber(؛ بنابراین، به پدیدۀ حذف قومی باید از دید ناتوانی 
س��اختارهای سیاس��ی، اقتصادی و اجتماعی در امر توزیع و گس��ترش خدمات به تمام 
بخش‌های جامعه و به رس��میت‌ ش��ناختن حقوق سیاس��ی، اقتصادی و اجتماعی آنها در 
راس��تای اش��تراک کامل در حیات جمعی جامعه باید دیده شود. بر همین مبنا، در تحلیل 
حذف قومی باید به قواعد نهادی، روابط و روندهایی که به میانجی آنها منابع کمیاب توزیع 
و ارزش‌ها در جامعه حاکم می‌شود -با تمرکز ویژه بر میکانیزم‌هایی که »دسترسی« اقوام را 

به منابع یاد‌شده تسهیل می کند یا مانع تحقق امور یاد شده می‌شود- پرداخت. 
براساس نظریه‌های جامعه‌شناختی، تفاوت‌های مهم بین گروه‌های »باز« و »بسته« یکی از 
شاخص‌های تعیین دسترسی و حذف قومی به شمار می‌رود. گروه‌های باز »مانند جنبش‌های 
اجتماعی« بر این باورند که از طریق گسترش اعضای خود می‌توانند به اهداف خود بهتر 
دست یابند؛ در حالی که، گروه‌های بسته »مانند گروه‌های قومی« تلاش می‌کنند به اهداف 
خود از طریق اعضای درون‌گروهی و به میانجی قواعد جانبدارانه دس��ت یابند. با مطالعۀ 
تاریخ افغانس��تان به یکی از موارد برجسته‌ای که همواره برمی‌خوریم، وجود »ائتلاف‌های 
توزیعی« است؛ سازوکارهای قومی‌ای که برای عضویت در آنها موانع ساختاری و نهادی 
چند لایه وجود دارد. چنین ساز‌و‌کاری، در طول تاریخ سبب شده است که منابع سیاسی، 
اقتصادی و اجتماعی در اختیار عده‌ای معدود از یک قوم خاص ـ در حقیقت در اختیار یک 
خانواده ـ قرار گیرد؛ چنین ساز‌وکاری، از یک سو منجر به تشدید رقابت در بین اعضای 
گروه بسته ـ قوم يا خانوادة مسلط ـ در طول تاریخ معاصر افغانستان شده و از جانب دیگر 

منجر به حذف و محرومیت روز‌افزون سایر اقوام از مزایای این منابع شده است. 
روش‌های تشدید حذف قومی »Conjectural forms« از جمله میکانیزم‌های دیگری 

بوده اس��ت ک��ه منجر به تش��دید پدیدۀ ح��ذف هزاره‌ها در 
افغانستان شده اس��ت. از چنین میکانیزم‌هایی در زمان وقوع 
بحران‌ه��ای اقتص��ادی ـ مانند رکود اقتصادی، خشکس��الی، 
قحطی و ... ـ اس��تفاده می‌شود. در چنین وضعیتی، زمانی که 
اعضای گروه قومی مس��لط در معرض فقر ق��رار می‌گیرند، 
تلاش می‌شود تا بر مبنای الگوها و سازوکارهای تبعیض‌آمیز 
قومی، منابع؛ حتی اندک منابعی که به دیگر اقوام توزیع می‌شده 
اس��ت، نیز دیگر به آنها توزیع نشود. از آن جایی که هزاره‌ها 
نسبت به دیگر اقوام آسیب‌پذیر‌تر بوده‌اند، به میزان بیشتری از 
منابع سیاسی، اقتصادی و اجتماعی در فرایند یاد شده محروم 
شده‌اند که در نتیجه، گسل‌های اجتماعی میان آنها و سایر اقوام 

شدت بیشتری یافته است. 

پیامدهای استراتیژی‌ها و میکانیزم‌های حذف قومی 
حذف قومی در افغانس��تان با توجه به ساختار مفهومی آن در 
این نوشتار شامل یک مدل تک‌خطی تمایز بین قوم برخوردار 
از منابع و اقوام محروم از دسترس��ی به منابع نمی‌شود؛ بلکه، 
متمرکز بر ش��اخص‌های اش��تراک گروه‌های قومی به حاشیه 
رانده‌شده از متن فرصت‌های سیاسی، اقتصادی و اجتماعی در 
ساختارهای یاد‌شده است که برخی نمونه‌های آنها را می‌توان 

در موارد زیر یافت:
1. انزوای اجتماعی: نبود شبکه‌های اجتماعی، نبود فرصت‌های 
مش��ارکت اجتماعی، برخوردار نبودن از حقوق ش��هروندی، 
شکل‌گیری، تشدید و نهادینه‌ش��دن تضاد‌های قومی، اخراج 
اجباری گروه هدف از محل زندگی، غصب زمین و اموال آنها؛
2. محروم��ت اقتص��ادی: فق��ر، نابرابری‌ه��ای اقتص��ادی و 
غیراقتصادی، مش��اغل غیرمصون و با دستمزد پایین، تشکیل 

چرخۀ فقر شدید و تداوم آن از یک نسل به نسل دیگر؛
3. انزوای سیاسی: نبود فرصت‌های مشارکت سیاسی، فرصت‌های نابرابر مشارکت سیاسی، 

عدم نفوذ و تأثیرگذاری سیاسی، منازعات، جنگ‌های داخلی و نسل‌کشی.
 

قانون اساسی افغانستان؛ چهارچوب استراتیژیک در راستای برابری اقوام
قانون اساسی افغانستان، یکی از اسناد ملی، مدرن و پیشرفته در سطح منطقه به شمار می‌رود. 
در این قانون، حقوق همة اتباع افغانستان به طور برابر به رسمیت شناخته شده است. یکی 
دیگر از ش��اخص‌های بارز تلاش افغانستان در راس��تای شناسایی و تأیید هویت اقوام و 
گسترش روحیه و نگرش برابر به آنها، سرود ملی کشور است. در سرود ملی افغانستان نام 
اقوام مختلف از جمله هزاره در کنار نام قوم پشتون به کار رفته است؛ و قرار گرفتن نام آنها 
در کنار یکدیگر، تأکیدی بر اصلاح روند گذشته و رویکرد نوین و دموکراتیک در افغانستان 
به شمار می رود. بر اساس این رویکرد جدید، ما امروزه دارای حق انتخاب کردن و انتخاب 
شدن و حکومت انتخابی هستیم؛ و تلاش‌ها در راستای حاکمیت قانون و ایجاد بسترهای 

تطبیق احکام قانون اساسی جدید و مدرن افغانستان ادامه دارد. 
بنابراین، مس��ئولیت ما از یک سو تلاش در راستای دموکراتیزه‌سازی سیاست و »از سوی 
دیگر ملی‌کردن حکومت اس��ت. اما نطفۀ سیاس��تِ دموکراتیک باید بدون گزند در زمینۀ 
قبیله‌گرايی یا گرایش به س��نت‌های اس��تبدادی، رشد کند و به فرهنگ ملی ‌ـ دموکراتیک 
تبدیل شود. نس��ل نو هزاره برای ملی‌شدن، باید پیش‌قراول حکومت قانون برای عدالت 
ملی باشد؛ چون تا هزاره ملی نشود، زعیم ملی نخواهد شد«. )دای فولادی: گذار از سیاست 

قومی؛ حکومت قانون(.

قانون اساسی افغانستان، یکی از اسناد 
ملی، مدرن و پیش�رفته در سطح منطقه 
به ش�مار می‌رود. در ای�ن قانون، حقوق 
همة اتباع افغانس�تان به ط�ور برابر به 
رسمیت شناخته شده است. یکی دیگر 
از شاخص‌های بارز تلاش افغانستان در 
راستای شناسایی و تأیید هویت اقوام و 
گس�ترش روحیه و نگرش برابر به آنها، 
س�رود ملی کشور اس�ت. در سرود ملی 
افغانس�تان نام اقوام مختل�ف از جمله 
ه�زاره در کن�ار نام قوم پش�تون به کار 
رفت�ه اس�ت؛ و قرار گرفتن ن�ام آنها در 
کن�ار یکدیگر، تأکیدی ب�ر اصلاح روند 
گذشته و رویکرد نوین و دموکراتیک در 
افغانستان به ش�مار می رود. بر اساس 
این رویکرد جدید، ما امروزه دارای حق 
انتخاب کردن و انتخاب شدن و حکومت 
انتخابی هس�تیم؛ و تلاش‌ها در راستای 
حاکمیت قانون و ایجاد بسترهای تطبیق 
اح�کام قانون اساس�ی جدی�د و مدرن 

افغانستان ادامه دارد. 

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
27

ویـــژه نامه

تاریخ افغانستان 
 سخي رضايي



بازاری که عموماً محل سیاست‌ورزی بود
  حمید فیدل

1
ما در روابط میان‌قومی خود اکثراً انس��ان‌های منقطی‌ای نبوده‌ایم و الزاماً رابطۀ مطلوبی با هم نداش��ته‌ایم. 
اولین ضرورت منطق، اقناع انسان‌های با هم برابرند و قناعت‌دادن رابطۀ مطلوب را میان انسان‌ها به وجود 
می‌آورد. قناعت‌دادن با دس��تور‌دادن بس��یار تفاوت دارد؛ چون فرض در اقناع برابری است. امکان اینکه 

انسان‌ها از نظر هوشی با هم تفاوت داشته باشند، دلیل کافی برای نابرابری نیست.
در تاریخ ما شرایط زندگی آزاد بسیار اندک بوده است. کمتر فرصت یافته‌ایم که در آگورا بسان افراد باهم 
برابر، فقط تابع قانون‌بودن، حکم‌راندن و حکم‌پذیرفتن، با همدیگر س��خن گفته باشیم. برای ما فرصتی 
پیش نیامده است که با همدیگر رفتار مساویانه داشته باشیم؛ هرچند که اعتقاد داریم برابر آفریده شده‌ایم.
تلاش‌ها برای تساوی در برابر قانون و فرصت مساوی برای حضور در عرصه‌های مختلف به تصفیه‌های 
نژادی ـ قومی س��ازمان‌یافته و خشونت‌های گروهی و فردی انجامیده است. خشونت اکثراً از ضعف و 
عدم اعتماد به نفس ناشی می‌شود. انسانها بر خلاف موجودات دیگر در دو سطح متفاوت عمل می‌کنند. 
یکی درون‌گروهی و دیگری برُون‌گروهی. در سطح درون‌گروهی، خودخواهی عامل پیش‌برنده است و 
معمولاً رقابت بی‌رحمانه در جریان است که دامنۀ آن ممکن است به کارهای کثیفی کشیده شود؛ اما در 
سطح برُون‌گروهی وضعیت به نفع گروه‌‌هایی است که افراد گروه، بهتر از دیگران کنار هم جمع می‌شوند 

و نیروی واحد و مقتدری را شکل می‌دهند.
سیاست معمولا در لابه‌لای همین دو سطح متفاوت رفتار شکل می‌گیرد و در جریان است. از این رو ما در 
سطح روابط میان‌گروه‌ها از منطق اقناعی قابل قبولی برخوردار نبوده‌ایم، زیرا در سطح روابط میان‌گروهی 
عامل پیش‌برنده )خودخواهی(، نیروی ما را در مواجهه با گروه‌های دیگر به ضعف و بی‌اعتمادی نزدیک 
س��اخته اس��ت. و در آن لحظات بوده اس��ت که عوامل دیگری از قبیل قبیله و نژاد، خودخواهی‌ها را 
کمرنگ ساخته است و افراد گروه را به همدیگر نزدیک ساخته و در نهایت برای جبران ترس، ضعف و 

بی‌اعتمادی، موانع ورود به آگورا را برای گروه‌های دیگر به وجود آورده است.
یکی از عوامل پیروزی جنبش حقوق مدنی در ایالات متحده استفادۀ مناسب از روابط میان و برُون‌گروهی 
نیروی انسانی در جهت اعتماد‌سازی، غلبه بر ترس و ضعف گروه‌های دیگر بوده است. هنگامی که حادثۀ 
تحریم اتوبوس‌های مونتگمری یا اتوبوس‌س��واری ب��رای آزادی را مطالعه می‌کنیم، دقیقاً به همین نقطه 
می‌رس��یم؛ احترام، بردباری، وقار و عدم خش��ونت در برابر خشونت‌هايی که هر لحظه در برابر مبارزین 

سبز می‌شوند.
برای ما اما داس��تان همیش��ه معکوس بوده است. و هنگامی که کسی روی دُممان راه رفته است، به عالم 
و آدم ناس��زا گفته‌ایم و زمین و زمان را به آتش کش��یده‌ایم وتمام توانمان را به کار انداخته‌ایم تا از ورود 
دیگران به آگورا یا همان بازار سیاست جلوگیری کرده باشیم. ما نه فقط به این اکتفا کرده‌ایم که در تلاش 
حذف کامل همدیگر برآمده‌ایم و در گس��تراندن خشونت و نفرت تا آلوده‌کردن تک‌تک افراد هم‌نژاد و 
هم‌کیش‌مان س��عی مجدّانه کرده‌ایم. این ماجرا هرچند با امکان غیرعمدی به سیاس��ت حذف در کشور 

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
28

ویـــژه نامه

بسیار ساده می‌شود اینگونه سخن گفت: من هزارویک افتخار در گذشته داشته‌ام که پشتوانۀ و مؤید 
شکل چشم، رنگ پوست و برتری نژاد من است و بداهتاً در روابط میان‌قومی باید جنبه‌هایی را دیگران 
مراعات کنند که من شایس�تۀ آنم؛ و اگر چنین نکنند، شایس�تۀ آنان اس�ت که نادیده گرفته ش�وند، 
هویت‌شان تغییر کند، به عنوان موجود پست‌تر هویت برتر را بپذیرد و در پاسداری از این هویت جدید 
فاصله نیز حفظ شود. بنابر‌این اقناع و شرایط برابر را برای با هم گفت‌وگو کردن نمی‌پذیرم. و اصولا 
ورود به آگورا را با چنین شرایطی قبول ندارم. این گفتار فرضی در واقع دلیل موجه برای نگاه‌کردن به 
آنچه که در 22 حوت و قبل‌تر از آن اتفاق افتاد، است.

آگورا



تبدیل شده و به شکل بسیار ژرف و پنهان از سطح رفتار فردی 
تا س��طح رفتار نهادی گسترش یافته است؛ اما در مرحلۀ اجرا 

به ساختاری رسیده است که آن را تبعیض نژادی می‌گویند. 
این ساختار در دو سطح فردی و نهادی ممکن است مولفه‌های 
متفاوتی داشته باشد، اما آنچه بیشتر در سطح روابط برُون‌قومی 
قابل مشاهده است یک سلس��له روابط مخدوشی است که با 
تقسیم جهان به »خود« و »دیگری« عامل اصلی سیاست حذف 
به ش��مار می‌رود. لازم است به نمونه‌هایی از این روابط اشاره 

شود:
1. »انکار دیگری«. انکار دیگری  با تلاش برای جذب و ادغام 
او و بدل کردن »دیگری« به »خودی« همراه اس��ت. این مورد 
ام��کان حذف فيزیکی دیگری را نی��ز با خود دارد. هرچند که 
بدون توجیه ایدئولوژیک ناممکن اس��ت ولی در بس��یاری از 
موارد خش��ونت و کشتار را با تبلیغ دینی ممکن ساخته است 
و در نهای��ت با همین حربه ذهن‌ه��ا آمادۀ اعمال رفتار حذفی 
ش��ده‌اند. جنگ‌های داخلی در کشورهای مختلف نمونه‌اي از 

این نوع رابطۀ مخدوش است.
2. فرودس��ت‌انگاری دیگ��ران. این زمانی ممکن می‌ش��ود که 
حداقلی از تس��اهل در مورد »دیگری« وجود داش��ته باش��د و 
دیگری به منزلۀ »موجود پس��ت‌تر« از حق��وق خاص خود ـ 
از جمل��ه حق حی��ات ـ برخوردار اس��ت. در این مورد رابطه 
بر اس��اس حقوق و وظایف متقابل و در چهارچوب سلس��له 
روابط معین قدرت، ثروت و منزلت اجتماعی تعیین می‌شود. 
رابط��ة میان طبقات حاکم و محکوم نمونه‌اي از این نوع رابطۀ 

مخدوش است.
3. جدایی‌س��ازی و فاصله‌گذاری. در این نوع رابطه و بر اس��اس تأکید بر فاصله و 
جدایی میان »خود« و »دیگری«، هویت به کلی نفی نمی‌شود؛ و حقوق و امتیازات 
از جمله حق حیات به ش��دت محدود و در صورت نیاز نقض می‌ش��ود. تأکید بر 
عدم حضور دس��ته‌اي خاص در مکان‌های خاص نمونۀ ب��ارزی از این نوع رابطۀ 

مخدوش است.

2
سیاست حذف اکثراً مبتنی بر انواع روابط میان‌گروهی/ قومی است که چند گونۀ آن 
در بالا یادآوری شد. نتیجۀ بسیار نامطلوبی که از سیاست حذف بر جای می‌ماند اکثراً 
تلاش برای جدایی میان اقوام ظهور می‌کند که آپارتاید و تبعیض نژادی نمونه‌های 
برجستۀ آن است. اما آنچه بیشتر تداوم‌دهندۀ سیاست حذف می‌شود، بیزاری پنهانی 
اس��ت که در اذهان وجود دارد و در مواقع معین عمل می‌کند. بیزاری بیشتر نوعی 
کنش است تا واکنش؛ و برای گروهی که دچار بیزاری است، نفی دیگری تنهاترین 

صورت ممکن تأیید نفس و دستیابی به هویت مشخص است. 
چنین گروهی به دش��من بیگانۀ نیاز دارد تا به کینه و نفرت خود جهت ببخشد؛ بر 
نقاط ضعف درونی خود سرپوش بگذارد و همۀ مشکلات و ضعف‌ها را به دیگری 

نسبت دهد.
22 حوت در تاریخ کشور ما نتیجه و محصول همان نقطۀ ناهماهنگ روابط مخدوش 
میان‌قومی اس��ت که روایت‌گر نفی هویت مس��تقل دیگری بوده و از قساوت‌هایی 
سخن می‌گوید که در نتیجۀ مقاومت در برابر قهرمان‌گری و نفی هویت دیگری اتفاق 
افتاده است. کشتاری که صرب‌ها انجام دادند نتیجۀ روحیۀ ایدئال قهرمان‌گری بود که 
در جنگ جهانی دوم مشبوع نشده بود. و قتل‌عِام افشار انعکاس دقیق همین روحیۀ 
قهرمان‌گری اس��ت که در دوران جهاد برای آن نجنگیده بودند. قهرمان‌گری دوران 
جهاد بیشتر برای ایدئولوژی بود تا قوم و این بار نیاز بود تا برای قبیله قهرمان‌گری 
صورت بگیرد. و از خوبی ماجرا این بود که گروهي که مورد خش��م و نفرت قرار 
می‌گرفت، باید کمترین زمینۀ دفاعی داش��ته باشد تا به راحتی نادیده گرفته شود و 

حذف شود.

این مس��ئله بیشتر ناظر به نژادپرستی اس��ت، زیرا نکته‌اي که مؤید آن است تاریخ 
پنج‌هزار سالۀ تمدنی است که جز نامی از آن باقی نمانده است؛ و وارثین آن قرن‌ها 
اس��ت که از عرصۀ قدرت سیاس��ی کنار گذاشته شده‌اند و اینکه مجالی دست داده 
اس��ت كه تمرد‌گران را باید نادیده گرفت و در این راس��تا از ابزار دینی باید س��ود 
جست. ممکن است این مسئله در تاریخ یک قاعده باشد، اما استثنا نیست زیرا وقوع 
جنگ و تصفیة نژادی در نقاط مختلف ناش��ی از زمینۀ کلی است که در حدود این 
میکانیسم فرهنگی و روانی می‌گنجد. برای مثال نوستالوژی تاریخ گهربار پنج‌هزار 
ساله زمینۀ بسیار مهمی برای پرورش روحیۀ قهرمان‌گری است که می‌تواند به عنوان 
رابطۀ کلی‌تر تفس��یر شود، و ارتباط خش��ونت، نژاد پرستی و تأیید نفس را روشن 
س��ازد.  بسیار ساده می‌شود اینگونه س��خن گفت: من هزارویک افتخار در گذشته 
داش��ته‌ام که پش��توانۀ و مؤید شکل چشم، رنگ پوس��ت و برتری نژاد من است و 
بداهتاً در روابط میان‌قومی باید جنبه‌هایی را دیگران مراعات کنند که من شایس��تۀ 
آنم؛ و اگر چنین نکنند، شایستۀ آنان است که نادیده گرفته شوند، هویت‌شان تغییر 
کند، به عنوان موجود پس��ت‌تر هویت برتر را بپذیرد و در پاس��داری از این هویت 
جدید فاصله نیز حفظ ش��ود. بنابر‌این اقناع و شرایط برابر را برای با هم گفت‌وگو 
کردن نمی‌پذیرم. و اصولا ورود به آگورا را با چنین شرایطی قبول ندارم. این گفتار 
فرضی در واقع دلیل موجه برای نگاه‌کردن به آنچه که در 22 حوت و قبل‌تر از آن 

اتفاق افتاد، است.

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392
29

ویـــژه نامه

حوت در تاریخ کشور ما نتیجه و محصول همان نقطۀ ناهماهنگ روابط مخدوش میان‌قومی است که روایت‌گر 
نفی هویت مستقل دیگری بوده و از قساوت‌هایی سخن می‌گوید که در نتیجۀ مقاومت در برابر قهرمان‌گری 
و نفی هویت دیگری اتفاق افتاده است. کشتاری که صرب‌ها انجام دادند نتیجۀ روحیۀ ایدئال قهرمان‌گری بود که 
در جنگ جهانی دوم مشبوع نشده بود. و قتل‌عِام افشار انعکاس دقیق همین روحیۀ قهرمان‌گری است که در دوران 
جهاد برای آن نجنگیده بودند. قهرمان‌گری دوران جهاد بیشتر برای ایدئولوژی بود تا قوم و این بار نیاز بود تا برای 
قبیله قهرمان‌گری صورت بگیرد. و از خوبی ماجرا این بود که گروهي که مورد خش�م و نفرت قرار می‌گرفت، باید 

کمترین زمینۀ دفاعی داشته باشد تا به راحتی نادیده گرفته شود و حذف شود.

فرودست‌انگاری دیگران. این زمانی ممکن می‌شود که حداقلی از تساهل 
در مورد »دیگری« وجود داشته باشد و دیگری به منزلۀ »موجود پست‌تر« 
از حقوق خاص خود ـ از جمله حق حیات ـ برخوردار است. در این مورد 
رابطه بر اساس حقوق و وظایف متقابل و در چهارچوب سلسله روابط معین 
قدرت، ثروت و منزلت اجتماعی تعیین می‌شود. رابطة میان طبقات حاکم و 
محکوم نمونه‌اي از این نوع رابطۀ مخدوش است.



آه ای همیشه وسوسة واژه‌های من
هر لحظه، ذوق گفتن شعری برای من
هر روز، چشمهای مرا می‌زنی کلید 
هر لحظه، در برابر من می‌شوی شهید
هر روز، تکه‌تکه شده، تازه می‌شوی 
در خلق، بیش و بیشتر آوازه می‌شوی 
روح تو چشمه‌ای است که در خاک جاری است
روحی که خاک در جریانش بهاری است
تو کیستی که وسوسه‌های نگاه تو
چون آسمان، در آینه و آب جاری است
از انعکاس چشم کی، آبی است آسمان؟
این رنگ چشم کیست که اینگونه ساری است
هر جای، غنچه‌ای که سر از گل کشیده است
رنگی به بر نشستة خون مزاری است
تو پاک، از هوسکدة خاک پر زدی 
روح تو از هر آنچه که دنیاست عاری است
رو کرده بود، اگرچه که دنیا به تو، ولی 
دار و ندارت از همه دنیا، نداری است
اما ببین! که پاره‌ای از وارثان تو
خط می‌کشند بر سر نام و نشان تو
خط تو را ز خاطر اوراق می‌برند
چون آبها، که سنگ در اعماق می برند
خاکسترند! بر رخ ماه تو این همه
کی می‌نهند پای به راه تو این همه؟

اینان که کوک زندگی‌شا‌ن، تو نیستی 
هر یک کسی برای خود است و تو کیستی 
تو کیستی که خون تو باشد برایشان 
غیر از حنای ریختة دست و پایشان
خون تو، رنگ ناخن زنهایشان شده
گلهای رنگ‌رفتة کالایشان شده
خون تو را، معاوضه با غازه می‌کنند
سرخاب گونه‌های زن تازه می‌کنند 
هر روز فرش و عرش دگر می‌کنند نو
هر روز رنگ خانه و در می‌کنند نو 
چیزی نمانده از تو به جز این برایشان
خون تو چیست؟ جز سند خانه‌هایشان
این‌سان چگونه از تو نفس می‌توان زدن؟
این چیست غیرِ بر سر گورت دکان‌زدن؟
آه ای همیشه! دغدغة هست و بود من
انگیزة تمام و کمال و جود من
اینگونه در سراسر من کشته می‌شوی
هر روز، در برابر من تکه می‌شوی
از تکه، تکه، تکه، شدن می‌شوی پدید
هر دم، شهید می‌شوی ای تا ابد شهید!

محمدبشیر رحیمی

صاحب امتیاز: محمد‏اسلم جوادی
مدیر مسئول: محمد‏جواد سلطاني

سردبیر: محمد‏اسلم جوادي
ویراستار: غلامرضا ابراهیمی

صفحه آرا: موسی آتبین
شماره‏های تماس: 0792604020 و 0784180089

info@dailyopensociety.com :نشانی الکترونیکی
نشانی: کابل، کارته چهار، ایستگاه تخنیک ثانوی، دفتر روزنامه جامعه باز

سال اول، شمارۀ 197،  جمعه، 23 حوت 1392

5

راه نــــاتمام


